

وكتور عاصف العرادي

# الفيلسوف ابن حجر

وكيفية إثبات العناية بالعقل

أربعون عاماً من ذكرياتي مع فكره التنويري





الفیلسوف ابن رشد  
وستفانی القافیة العزیزة  
أربیون عاماً ممن ذکریاً مَعْ فکرِهِ النبوی

دار الرساد : الناشئ

العنوان: ١٤ شارع جواد حسني - القاهرة

٣٩٣٤٦٠٥ تلفون:

رقم الإيداع: ١٧٩٧٤ / ٩٩

التقسيم الدولي : ٧ - ٨٠ - ٥٣٢٤ - ٩٧٧

الطبعة : عربية للطباعة والنشر

نلبـون

الجمعية · الكتب

العنبر بواب، وبه مسارع يجيء

جامعة حمد بن خليفة، الطبع والتوزيع، محفوظة

الطبقة الأولى: ١٤٢-١٤٣

طبعة الثانية: ١٤٢٦ هـ - ٢٠٠٥ م

مودود دیبا

خط فہریں

سید محمد فاید

الفِيَاسُوفُ لِبْنُ رَسْرَ  
وَسَتِيفَلُ الْقَافِتُ الْعَرَبِيَّةُ  
أَرْبَعُونَ عَامًا مِنْ ذَكْرِيَّاتِي مَعَ فَكِيرِهِ النُّوِيرِي

وَكْتُورِ عَادِلِ الْعَرَلَقِ







الفِيَاسُوفُ الْبَنِينُ







## للهـرـاء

إلى المفكر الذى دعانا إلى فتح النوافذ والأبواب على ثقافة جديدة، الثقافة الأوربية.

إلى الرائد الذى حاول نشر ثقافة النور والتجدد وأعلن الحرب على خرافات الظلام والتقليد.

إلى : رفاعة الطهطاوى

أهدى هذا الكتاب من داخل صومعتى التى أقيم فيها متواحداً مخترباً ورافضاً لظلم الإنسان لأخيه الإنسان، اعترافاً بدوره الكبير في مجال الثقافة العربية.

عاطف العراقي



## شكراً وتقدير

يتوجه المؤلف بأعمق آيات الشكر والتقدير إلى جميع المراكز العلمية والثقافية التي أخذت على عاتقها الاهتمام بالتراث الرشدي والاحتفال بذكرى مرور ثمانية قرون على وفاة ابن رشد آخر فلاسفة العرب ونشر أفكاره الرائدة سواء بمصر أو غيرها من بلدان العالم العربي والعالم الغربي، ومن بينها العراق وتونس والجزائر والمغرب وإسبانيا وإيطاليا وألمانيا والتي تفضلت بدعوتي للإسهام في العديد من المؤتمرات التي أقيمت مؤخراً اعترافاً بالدور الفعال للثقافة الرشدية في بلورة عقول ووجدان شعوب الإنسانية قاطبة، وتصحيحاً لمكانة الفيلسوف الذي ظلم حياً وظلم ميتاً.

عاطف العراقي



## تصديير عام

أولاً: فلسفة ابن رشد والمستقبل (الماضي من خلال الحاضر والمستقبل)  
غير مُجدٍ في مذهبى ويفينى: إهمال طريق العقل والمعقول. إنه الطريق  
الذهبي، الطريق المقدس. إنه أشرف ما في الإنسان. ومن يهمل هذا الطريق  
الجوهرى، فقد ارتضى لنفسه ولا مته طريق الضياع والصعود إلى الهاوية، وإن  
كان أكثرهم لا يعلمون.

إن طريق الجمود والتقليد الذى نجده واضحاً في دعوات أنصار التخلف  
العقلى وأشباه الباحثين والدارسين، يعد طريقاً مغلقاً، لأنهم يريدون لنا الموت  
لا الحياة. يرغبون في أن نظل في حالة سكون لا حركة، في حالة ظلام دامس،  
بحيث لا نخرج منها إلى حالة النور والضياء.

من هنا كان اهتمامى - طوال أربعين عاماً - بعميد الفلسفة العقلية، آخر  
فلاسفة العرب، العملاق «ابن رشد».

وإذا كنت قد قلت منذ سنوات بعيدة، بأننا أهملنا ابن رشد ودروسه نحن  
العرب، بينما اهتم به الغربيون، فإننى لا أتردد في أن أكرر هذا القول اليوم. لقد  
انتشر بيننا نفر من أشباه الباحثين، وأشباه الأساتذة، والذين تحسّبهم أساتذة، وما  
هم بأساتذة، انتشر بيننا هؤلاء الذين أصبحوا بحالات التخلف العقلى - والعياذ  
بالله - وأخذوا ينشرون في أرجاء الدنيا أقوالهم المزورة، ويتحدثون عن فلسفة  
ابن رشد، وهم لا يعرفون ابن رشد. إنهم يتحدثون في كل شيء، ولا  
يفهمون أي شيء.

إن الفهم الحقيقي لابن رشد، لا يبدأ إلا بالرجوع إلى كتب ابن رشد، ولكنهم بعد أن أصيروا ببلاده الفهم، وتجدد العقول، لا يريدون لأنفسهم إلا الحديث عن ابن رشد، دون تعب أو دراسة من جانبهم.

إن هذه البلادة من جانبهم، قد أدت بهم إلى أحكام خاطئة مزورة عن الفيلسوف العملاق. نعم إنها أحكام تدخل في مجال التزوير الفكري والثقافي. ومن هنا فإننا لا نتردد في أن نخاطبهم من جانبنا قائلين: سامحكم الله إنكم تتحدثون دون فهم، وتكتبون من منظور التخلف العقلى والجمود الفكري.

نعم: من الأخطاء الشنيعة، إهمال تراث ابن رشد أعظم وأخر فلاسفة العرب. لقد قال بأفكاره لكي يكتب لها الدوام والخلود. إنها أفكار عقلانية تنبيرية في أساسها وفي أهدافها. وعارض علينا نحن أبناء الأمة العربية إذا نحن أهملنا فكر هذا الفيلسوف العملاق، عميد الفلسفة والتبنير في أمتنا العربية من مشرقها إلى مغاربها.

وإذا كانت بعض البلدان قد احتفلت بذكرى مرور ثمانية قرون ميلادية على وفاة هذا الفيلسوف الذي اهتمت به أوروبا فتقدمت عن طريق أفكاره إلى الأمام، وأهمله أبناء أمتنا العربية فرجعت إلى الوراء لأنها ظلت محصورة في الفكر الأشعري اللاعقلاني، وفكرة الغزالى عدو الفلسفة والتفلسف، وأراء ابن تيمية وما فيها من دعوة ظلامية رجعية، فإن الوقت قد حان لدراسة آراء هرم ثقافتنا العربية في الماضي، وهو ابن رشد الفيلسوف والعالم والمفكر الجبار.

لقد خاض ابن رشد العديد من المعارك الفكرية، بحيث انتهى به الحال إلى النفي والطرد. لابد أن نسأل أنفسنا كل لحظة: هل استفدنا حقاً من فكر ابن رشد ومن منهج ابن رشد أم أننا أصبحنا كالقطة التي تأكل أبناءها؟ إن التأمل في واقعنا العربي المعاصر يدلنا تمام الدلاله على أننا لم نستفد استفادة حقيقية من فكر هذا الفيلسوف الذي قال بأفكار مستقبلية، أفكار لا يصبح أن تظل في زوايا الإهمال والنسيان، وإن كان أكثرهم لا يعلمون.

دعانا ابن رشد إلى جعل العقل الدليل والمرشد، إنه يقف عن طريق حسنه النقدي على قمة عصر الفلسفة العربية بحيث انقطع يوفاته وجود فلاسفة عرب منذ ثمانية قرون. وإذا زعم فرد عربي الآن، بأنه يعدُّ فيلسوفاً، فإن هذا الزعم من جانبه يعدُّ جهلاً على جهل وتعبيرًا عن تضخم الأنماط.

لا يصح - إذن - الابتعاد عن طريق العقل، أشرف ما خلقه الله فيما، طريق النور الذي يدفعنا إلى الأمام.. هذا أساس دعوة ابن رشد. فالغريب - إذن - ليس في التراث، ولكن في الفهم الخاطئ للتراجم.

ينبغي علينا الانفتاح بكل قوة على كل الثقافات الأخرى. وهذا يعدُّ تطبيقاً لدعوة ابن رشد الذي قال: فلنبحث عن كتب القدماء ونقوم بدراستها. أليس هذه دعوة تراثية مشرقة وضاءة وتنقوم على الإيمان بالتنوير والاعتقاد بأهميته الكبرى وأنه لا حياة لنا بدونه.

نعم نجد فكر ابن رشد معبراً عن حسن نقدي، والنقد من أحسن خصائص الفلسفة والتألف. إن الإنسان في حقيقته يعدُّ حيواناً ناقداً. ولم يكن ابن رشد ملتزماً بقبول العديد من الآراء والاتجاهات التي رأى من جانبه أنها تعدُّ بعيدة عن العقل والمعقول. نقد أفكار الصوفية وأراء الأشاعرة ووجهات نظر المقلدين والرجعيين. وكان في نقاده معبراً عن تمسكه بكل ما هو عقلاني تنويري، ومبعداً تماماً عن فكر الظلام وحياة الظلام. لقد كان ابن رشد عالماً وطبيباً، بالإضافة إلى كونه فيلسوفاً، ورأى أن الواجب يتضمن الكشف عن أخطاء الذين ذهبوا إلى القول بعدم وجود علاقات ضرورية بين الأسباب والمسببات. كان يؤمن بأن البرهان العقلي يعدُّ أسمى صور الأدلة، ومن هنا نجد أنه يتجه بكل قوته نحو نقد الأدلة الخطابية التي يلتجأ إليها عامة الناس وأشباه المثقفين.

بين لنا ابن رشد من خلال اهتماماته العلمية - والطلب منها على وجه الخصوص - أن العلم يعدُّ معبراً عن القوة، قوة الشعوب. قوة التقدم، وأن الجهل - على العكس من ذلك - يعدُّ معبراً عن التخلف والظلم والصعود إلى

الهاوية. وواجب علينا الاستفادة من دعوة ابن رشد وخاصة بعد انتشار الدعوات الظلامية الرجعية وانتشار الجهل واللامعقول بيننا. إنه من المنطقى أن نطلب من المتأخر أن يسعى بكل قوته لكي يلحق بالتقدم. ومن غير المنطقى أن نطلب من المتأخر أن يقف في مكانه ثابتاً حتى يلحق به المتأخر: إنها سنة الله في خلقه وإن تجد سنة الله تبديلاً.

دعانا ابن رشد إلى أن نلجم إلى التأويل العقلى، وقال إن كل ظاهر من النص إنما يقبل التأويل على قانون التأويل العربى، وإن هذا الرأى يجب أن يتمسك به كل مؤمن وكل عاقل.

أقام ابن رشد دراسته مشكلة المعرفة، على أساس العقل، وبين لنا أن التمييز بين الخير والشر إنما يقوم على العقل وحده، ودرس ابن رشد مشكلة حرية الإرادة على أساس برهانى عقلانى، ولم يؤسس ابن رشد رأيه على أساس خطابي إنسانى.

ومن المؤسف أننا نبحث اليوم عن حلول للكثير من المشكلات فى الوقت الذى قدم لنا فيه ابن رشد ومنذ ثمانية قرون، المفتاح أو المنهج الذى يساعدنا على حل هذه المشكلات.

لقد سخروا من ابن رشد حين أخذنا نتحدث عن قضايا وهمية رائفة كقضية الغزو الثقافى، والهجوم على الحضارة الأوروبية. نعم سخروا وأهملنا فيلسوفنا ابن رشد الذى فتح الطريق أمام الفكر العلمى العقلانى والذى نحن فى أمس الحاجة إليه الآن. أهملنا دعوته وكأنه أطلقها فى وادٍ غير ذى زرع، حتى وصلنا نحن العرب إلى حالة يرثى لها. ولن نفيق من تلك الحالة أو هذا المصير، إلا بأن نقوم بذلك أرض التقليد والظلم دكاً. لن نسلك طريق الصواب إلا إذا اعتقدنا بأن الخير كل الخير هو النظرة المتفتحة، النظرة التى تقوم على تقدس العقل بحيث يجعله معياراً وأساساً لحياتنا الفكرية والاجتماعية، وحتى يصبح عالمنا العربى مستعداً للدخول فى القرن الحادى والعشرين.

نعم يجب علينا في حياتنا المعاصرة الاستفادة من دعوة ابن رشد النقدية العلمية الفلسفية. لقد دعانا إليها وأنه كان يكتشف ما سيحدث بعده بعده قرون وأنه كان يتوقع ما سيجيء عند أناس من أشباء المثقفين ومن المتخلفين عقلياً حين يهاجمون العلم، يهاجمون الحضارة الأوربية، يتحدثون عن غزو فكري كما تصوره لهم أحالمهم الفاسدة وعقولهم الضيقة وأفهامهم القاصرة، وكأنهم مثل الدون كيشوت في محاربته طواحين الهواء.

ترك لنا ابن رشد آلاف الصفحات التي تعد ناراً ونوراً. الصفحات التي أساء فهمها في العصر الحديث أناس تحسبهم أساتذة وما هم بأساتذة. : أناس حشروا حشراً في دائرة المثقفين، والثقافة منهم براء، لأنهم أشباء مثقفين. ومن النادر أن نجد عربياً في العصر الحديث يفهم آراء ابن رشد ومغزى دعوته حق الفهم، في الوقت الذي تجد فيه المستشرقين وقد فهموا ابن رشد ومنهج ابن رشد، أليس هذا من مصائب الزمان، ولو كان ابن رشد قد ولد في بلدة أوروبية لاقاموا له التمايل في كل مكان، واحتفلوا بفكرة خير احتفال، ولكنه كان فيلسوفاً عربياً، لقد قمنا نحن العرب بالإساءة إليه وإهمال فلسفته، بحيث أصبحنا في حالة من الجفاف الفكري، هذا الجفاف لا يكون القضاء عليه عن طريق استخدام محلول معالجة الجفاف، بل يكون عن طريق السعي بكل قوة نحو التمسك بالروح العقلية، الروح التنويرية، الرؤية النقدية.

إن التراث الرشدي، وما أعظمها، وما أعمقها، لا يصح أن نقف عنده في أيامنا الحالية، مثل وقفتنا عند هذا التراث منذ تركه لنا ابن رشد، فالقضايا الآن ليس من الضروري أن تكون كقضايا الماضي، وبعض القضايا لها دلالات مستحدثة، قد تختلف في قليل أو كثير عن دلالاتها في الماضي القريب، أو الماضي البعيد.

لقد ترك لنا ابن رشد وديعة أو ذخيرة، قل أن يوجد الزمان بمثلها وواجبنا الاستفادة منها، ولكن بإضفاء العديد من التأويلات والظلال والألوان حولها.

والملبدأ الذي يجب أن نتمسك به - بحيث ينقلنا إلى عصر جديد، عصر قد نجد فيه فكراً عربياً مبدعاً - إنما يقوم على التنشير أولاً وأخيراً.

ففي ظل التنشير، والانفتاح على كل ثقافات البشر، كما أراد لنا ابن رشد نستطيع حل العديد من القضايا، ونستطيع الدخول إلى القرن الجديد، ويامكاننا عن طريقه أن نجد فكراً مبدعاً قد يؤدي بنا مستقبلاً إلى وجود أكثر من فيلسوف عربي.

إنني أعتقد اعتقاداً راسخاً بأن الحديث عن عوامل تدعيم الإبداع والمشكلات التي تواجه الإبداع يرتبط ارتباطاً مباشرًا بمشكلة التنشير وقضاياها. ودليلنا على ذلك أن العوامل التي تؤدي إلى عرقلة الإبداع إذا كانت توجد بكثرة في الدول النامية بوجه عام، الدول التي لا نجد فيها تنشيراً مطلقاً شاملأً، فإنها لا توجد بنفس الدرجة في الدول الأوروبية المتقدمة.

والعوامل التي تؤدي إلى عرقلة الإبداع توجد في مجالات كثيرة من بينها التعليم والثقافة والعلم والتكنولوجيا. وسنحاول من جانبنا أن نركز على العوامل التي تؤدي إلى عرقلة الإبداع في المجال الفكري الثقافي بوجه عام، وذلك حتى يمكن أن نطلق مستقبلاً نحو تحقيق الإبداع بعد القضاء على هذه المعوقات. ويعيني أننا سنجد في الفلسفة الرشدية العديد من الحلول.

فمن الأمور التي تسترعى الانتباه أننا في الدول النامية بوجه عام نعد أصحاب توكيلات فكرية، وهذا إن دلنا على شيء فإنما يدلنا على أنه لا نصيب لنا في العملية الإبداعية، فصاحب التوكيل الفكري إنما يكون مجرد مردّد لآراء وتجارب السابقين، دون جهد إبداعي من جانبه.

إننا في عصر ثورة المعلومات وثورة الكمبيوتر، فهل من المعقول أن نتحدث عن ظاهرة خيالية هي ظاهرة الغزو الفكري، وذلك في الوقت الذي أصبح العالم فيه قرية صغيرة. أعتقد أننا إذا قلنا بما يسمى الغزو الفكري أو الثقافي، فإن معنى ذلك أننا سنقضى تماماً على أي أمل في التقدم نحو الإبداع. فالإبداع لا يمكن أن يتحقق إلا في جو الحرية والانفتاح على أفكار الآخرين في دول العالم من شرقه إلى مغربه. الإبداع يرتبط بالنور والضياء. ومعوقات الإبداع لا يمكن أن

تحيا إلا في جو القيود والظلام. هذا يعني أننا إذا أردنا إيجاد القيادات المبدعة، فلابد أولاً من الإيمان بأن قضية التنشير تعد من ألزم القضايا لنا تماماً ك حاجتنا إلى الماء والهواء. وليت الدول التي تعاني من عدم وجود قيادات مبدعة في العديد من المجالات، ليتها تقوم بتطبيق تجارب الدول الأوربية التي يتشر فيها الإبداع، بحيث تكون تلك الدول صورة إلى حد كبير من الدول الأوربية. إن منطق الحياة، منطق الوجود، يفرض على المتأخر أن يلحق بالمتقدم، وليس من المناسب إطلاقاً أن نطلب من الدول الإبداعية المتقدمة أن تقلد المتأخر، هذا هو منطق الحياة. ويقيني أننا إذا افتتحنا على تجارب الآخرين الأكثر منا تقدماً، فإن الطريق إلى الإبداع سيكون سهلاً ميسراً. فالإبداع لا يبدأ من فراغ. الإبداع إذا قصدنا به الأصالة يعني عدم التأثر بالسابقين، فإننا لنجد ذلك إطلاقاً، أى: لا نجد فيما أصلياً؛ ومن هنا فإن المنطق يفرض علينا الانفتاح والاستفادة من تجارب الآخرين، يفرض علينا وجود موجة مشتركة بيننا وبين الأمم التي نجد فيها الكثير من الجوانب الإبداعية. وإذا لم نفعل ذلك فسيكون حالنا كحال من يتكلم على موجة غير الموجة التي يتحدث عليها الآخرون، ستنتهي على أنفسنا لأننا ستنفس هواء راكداً ساكناً وغير متجدد. وإذا نظرنا إلى النظريات العلمية الكبرى، وإلى النظريات الفلسفية التي غيرت في فكر الإنسان، فإننا سنجد أن هذه النظريات لم تحدث أثراً إلا لكونها جاءت مخالفة تماماً لحالة السكون وحالة الركود.

الإبداع - إذن - يرتبط ارتباطاً مباشرأً بالسعى نحو التنشير. وهذا الارتباط يجعلنا نقول بأن عوامل عرقلة الإبداع في العديد من المجالات - إن لم تكن كلها - إنما هي نفس عوامل عرقلة التنشير إلى حد كبير جداً. عرقلة الانطلاق من الماضي والحاضر إلى المستقبل.

فمن عوامل عرقلة الإبداع: الخلط بين الدين والسياسة، ومن عوامل عرقلة الإبداع أننا ما زلنا ننظر إلى التنشير كأنه رجس من عمل الشيطان، وأنه مرادف للكفر والتكفير.

ومن عوامل عرقلة الإبداع: الفصل بين التعليم الديني والتعليم المدني، ويجب القضاء تماماً على هذا الفصل، إذ كيف نقول بالمجتمع الواحد، وفي نفس الوقت نفصل بين تعليم وتعليم.

ولابد أن نضع في اعتبارنا أن من عوامل تعويق الإبداع أن نطالب بترجمة كتب العلوم، ومن بينها الطب، بحيث تقوم بتدريسيها بالعربية. إن هذه العلوم قد تقدمت تقدماً مذهلاً في أوروبا، فكيف - إذن - يكون بالإمكان تدريس هذه العلوم بالعربية. كيف سيتعامل المشتغل بهذه العلوم مع الكتب التي تصدر كل يوم. وهي بلغات غير عربية.

الواقع أن نظام تعليمنا الحالى لن يؤدى إلى وجود قيادات مبدعة. إنه لا يضع في اعتباره أن العالم يتغير من حولنا. وما كان مفيداً في الماضي، يعد اليوم عديمفائدة. لابد من ثورة جذرية في مجال التعليم، إذ ليس من المناسب إطلاقاً أن تتغافل في مناهجنا الحالية عن التطورات الحاسمة في كل مجال من المجالات الفكرية والثقافية والعلمية.

وما يقال عن التعليم في المدارس، ينطبق على التعليم في جامعتنا. هل أدت المناهج الحالية إلى وجود قيادات مبدعة؟ . الإجابة بالنفي بطبيعة الحال.

وما يؤسف له أننا إذا كنا نتحدث عن الإبداع وعلاقته بالتنوير، فإنه لا مفر من القول بأن مساحة الظلام في المناهج الجامعية الحالية تعد أضعاف مساحة النور والتنوير. إن مناهجنا الحالية تقوم على الحفظ والترديد والتقليل. والمقلد ينظر إلى أسفل قدميه، ولا ينظر إلى الأمام، ومن هنا فلا إبداع ولا مبدعون. المبدع له نظرته التقدمية، أما المقلي فإنه يحاول الصعود إلى الهاوية، ولن نجد تقدماً في أي دولة من الدول، إلا إذا وُجد فيها عدد كبير من المبدعين في كل المجالات من تعليم وثقافة وفكر بوجه عام.

كيف نتحدث عن الإبداع في جامعتنا في الوقت الذي نجد فيه بعض المناهج تدور حول ما يسمى بالفكرة الأصولي. هل يدخل هذا في دائرة المعقول أم دائرة اللامعقول؟

نعم لابد من القضاء على كل فكر رجعى غير تقدمي. إن هذا الفكر سيؤدى بنا إلى الرجوع إلى الوراء، الرجوع إلى الخلف باستمرار. وإذا قيل: وأين مكان التراث فى مناهجنا؟ .. فإننا نقول إننا يجب أن ننظر إلى التراث نظرة صحيحة وموضوعية. وكم من خرافات نجدتها فى بعض كتب التراث. خرافات تزيد عدداً عن مجموع سكان الدول العربية. ينبغي أن نضع فى اعتبارنا أن كتب القدامى من أجدادنا فى مجالات كالطبيعة والكيمياء والفلك إنما تدور حول المحور الكيفى، والعلم الآن كمٌ، وكمٌ فقط. فهل يمكن أن ننتظر إيداعاً ونحن حتى الآن نقوم بتقديس كتب التراث. إن تدرисآلاف الكتب التراثية فى مجال العلم بفروعه، لا يمكن أن يؤدي إلى تخريج طبيب، أو عالم من علماء الطبيعة أو الفلك.

إن العالم يتغير من حولنا. وإذا لم ننظر إلى قضية الإبداع نظرة فورية ومن اليوم، بحيث لا نقوم بتأجيلها إلى الغد، فإن الغد سيكون متاخراً من خلال منظور معين، وهو أن العالم تسوده اليوم ثورة التغيير.

نقول ونكر القول بأن تدعيم الإبداع لا يمكن أن يتحقق إلا إذا نظرنا إلى الإنسان نظرة جديدة. نظرنا نظرة شمولية إلى حقوق الإنسان، تلك الحقوق التي لا تقتصر على حقه في الحياة فقط، بل حقه في السلام والتعليم والمعرفة. نظرنا إلى الإنسان أيضاً ككائن علمي، على أساس أن البحث العلمي نفسه يعد عملاً إبداعياً. نظرنا إلى تربية الإنسان على أساس أنها لابد أن تؤدي إلى غد أفضل من الحاضر.

وأعتقد أن هذه النظرة لا يمكن أن تتحقق إلا من خلال رؤية تنويرية. رؤية تلتفت في غضب إلى الماضي وتقول له: وداعاً، إذ إن العصر غير العصر، ومطالب اليوم غير مطالب الأمس. رؤية تقتلع جذور الظلام اقتلاعاً، لأن تلك الجذور قد فرضت على الناس في الماضي دون إرادتهم أو دون مطلب من جانبهم. هذه النظرة التنويرية تقوم أساساً على احترام حقوق الإنسان والدفاع عن حريته، إذ لا يمكن تصور المستقبل وسط الأغلال أو القيود. فلنوفر المناخ أولاً

وبعد ذلك نبحث عن المفكرين في كل المجالات العلمية والفكرية بوجه عام. فلننسع بكل قوتنا نحو التنوير، لأنه لا يمكن تصور مستقبل بدون تنوير.

ما أكثر العوامل التي تؤدي إلى عرقلة تصور المستقبل المشرق، وما أكثر أوجه القضاء على معوقات الانطلاق نحو المستقبل. والمهم في رأينا أن نحدد - بصرامة وشجاعة - تلك المعوقات، حتى يمكننا التصدي بحسم لها. فلا مشكلة بدون حل. والإرادة الإنسانية إذا اتخذت من العلم والمعرفة والاستماراة سلاحاً فإنها كفيلة بتحقيق مستقبل أفضل للبشرية. مستقبل يزيد فيه عدد التنويريين في كل مجالات المعرفة الإنسانية حتى يحقق الإنسان ذاته، ويؤكد على حقه في السلام والأمن والطمأنينة. ولكن هل سيتم ذلك في المستقبل القريب؟ أعتقد أننا إذا تأملنا بدقة في الأساليب أو الأسلحة التي تعتمد عليها قوة عرقلة التنوير والتقدم، فإن التأمل الموضوعي لابد وأن يؤدي بنا إلى القول أو الاعتقاد بأن التغيير من أجل التنوير لن يتحقق على أحسن الفروض إلا في مستقبل بعيد وليس في مستقبل قريب.

إنني لا أتردد في القول بأننا نحن العرب قد أسانا أبلغ الإساءة إلى فلسفتنا. وكان المستشرقون وما زالوا أكثر عمقاً ودقة منا في النظر إلى فلسفتنا. لقد أصبح فهمنا لفلسفتنا يدور حول الأساليب الخطابية اللامعقوله والتي لمجدها عند أصحاب الفكر المتزمر، الفكر الرجعي، الفكر الذي لم يعد تعبيراً إلا عن الصعود إلى الهاوية، بل نقول - بصرامة - إن النظارات المتجمدة والخاطئة لفلسفتنا إنما ساعدت على انتشارها - بطريقة مباشرة أو غير مباشرة - نوع من الفكر المعادي للفلسفة والذي يسود في بعض الدول البترولية العربية.

يضاف إلى ذلك أن المناخ الفكري السائد في أكثر البلدان العربية إنما يعد تعبيراً عن الترحيب بالفكر الذي لا يمكن اعتباره عقلاً، وبالتالي الضيق بالتفكير الحر، الفكر العقلاً، ولنضرب على ذلك مثلاً واحداً: إذا قام فرد منا بدراسة عن ابن تيمية تقوم على الترحيب بآراء الرجل بحق وبغير حق، فإنه سيجد الأموال والجوائز تسعى إليه من أكثر البلدان البترولية. وعلى العكس من ذلك تماماً إذا قام

بتأييد الفكر العقلاني مثلاً في ابن رشد على سبيل المثال. وهذا قد يؤدي إلى الاعتقاد بالصلة بين الغنى والتأخر الفكري، وبين الفقر والتقدم الفكري. أليس من اللافت للنظر أننا نجد عالمنا العربي بوجه عام قد ارتفع لنفسه آراء الغزالي فأدى به هذا إلى نوع من التأخر الفكري، في حين أن أوروبا بوجه عام قد ارتفعت لنفسها فلسفه ابن رشد ومبادئ ابن رشد فأدى بها ذلك إلى التقدم الفكري.

لقد قدم لنا هذا المفكر العملاق نسقاً فلسفياً محكماً، يعد تعبيراً عن ثورة العقل وانتصاره، وبذل في التوصل إلى الآراء التي يتكون منها نسقه الفلسفى جهداً، وجهداً كبيراً. وإذا كانت بعض آرائه قد لاقت الكثير من أوجه المعارضة سواء في أوروبا أو في بلداننا العربية فإنها قد لاقت الإعجاب أيضاً. بل إن هذه المعارضة في حد ذاتها تعد دليلاً - ودليلًا قوياً - على أن آرائه كانت وما زالت آراء حية تعبّر عن فكر مفتوح، لا فكر مغلق. وكان ابن رشد بهذا كله جديراً بأن يدخل تاريخ الفكر الفلسفى العالمى من أوسع وأرجح أبوابه.

ويكفى فيلسوفنا فخرًا أن فلسفته كانت معبرة عن عظمة الفكر الذى تتلاشى أمامها ولا تقترب منها أى عظمة أخرى. يكفى فيلسوفنا فخرًا أن فلسفته لم تكن محصورة في نطاق العلاقة بين الدين والفلسفة، وكأنه أدرك أنه يجب النظر إلى الفكر الفلسفى في حد ذاته، بصرف النظر عن اقتراب هذا الفكر أو ابعاده عن موضوع العلاقة بين الدين والفلسفة.

إن ابن رشد - وكما أشرنا خلال العديد من فصول هذا الكتاب - إذا كان قد استفاد من فلاسفة اليونان وفلاسفة العرب في الشرق العربي وفي المغرب العربي الذين سبقوه ومهدوا له الطريق، طريق العقل، إلا أنه قدم لنا مذهبًا لا نستطيع أن نقول إنه مجرد صدى لأراء من سبقوه، بل كان تعبيرًا من جانبه عن آراء فريدة ودقيقة وناضجة صادرة عن منهج ارتباه لنفسه هذا الفيلسوف الذي يعدّ فيما نرى من جانينا - أكبر عميد للفلسفة في بلاد الشرق والمغرب معًا وصاحب اتجاه يقوم على إعلاء كلمة العقل فوق كل كلمة.

غير مُجدٍ في ملئي واعتقادي: إهمال فلسفة وفكرة هذا الفيلسوف. ومن الأمور التي يؤسف لها أننا في عالمنا العربي لم نستفيد بعد من دروسه الاستفادة الكاملة. هذا على الرغم من أن أوروبا قد استفادت من آراء هذا الفيلسوف واستوّعت دروسه جيداً. لقد أدت آراؤه العلمية والعقلية إلى التقدّم الفكري لأوروبا التي أخذت بآرائه، في حين تأخر الشرق بوجه عام لأنّه كان عالة على الغزالي، هذا المفكّر الذي حُشر حشراً في زمرة الفلسفه وقال بآراء غير عقلية، والفلسفة منه براء.

إننا يجب أن نأخذ عظة من التاريخ، أي: الربط بين تقدّم أوروبا وفكرة ابن رشد من جهة، وتتأخر العرب والشرق وفكرة الغزالي من جهة أخرى. فهل استفدتنا جيداً من هذا الدرس؟.. واقعنا الفكري اليوم يقول إننا لم نستفيد شيئاً.

إن عالمنا العربي اليوم من شرقه إلى مغربه تسوده وتسسيطر عليه اتجاهات غير عقلية، اتجاهات تدخل في مجال اللامعقول، وما أحوجنا إلى أن نذكر تماماً دروس أعظم فلاسفة العقل عند العرب على وجه الإطلاق، وهو فيلسوفنا ابن رشد.

إننا نعاني اليوم من فقر فكري واضح، نعاني من جدب عقلي، وأعتقد اعتقاداً راسخاً أنه بالإمكان تجنب هذا الفقر الفكري والابتعاد عن حالة الجدب العقلي بالرجوع إلى فلسفة ابن رشد التي كانت معبرة كما قلت عن ثورة العقل، مؤيدة لانتصار العقل.

لقد ترك لنا ابن رشد كتاباً ورسائل في مجال الفقه، وقد بحث في مجال الفقه من خلال منظور عقلاني. وقد آن لنا الآن - بعد أن وصلنا إلى حالة من التخلف الفكري - الرجوع إلى آرائه الفقهية، أو على الأقل الاستفادة من منهجه في هذا المجال.

لقد اشتغل ابن رشد بالطب وترك لنا أكثر من كتاب ورسالة، وقدم لنا الكثير من الآراء العلمية في هذا المجال. وإقادم ابن رشد على التأليف في مجال الطب يدل على أنه كان يعتز بالعلم. وما أحوجنا أن نستفيد من دفاعه عن العلم، فإن

هذا أفضل لنا. إننا لو كنا فعلنا ذلك لما وجدنا ما يشيع الآن في عالمنا العربي من تيارات تسخر من العلم، تسخر من الحضارة. إن هذه التيارات الخرافية واللاعقلية إذا قدر لها الاستمرار والنمو، فسوف نصبح أضعوهة بين الأمم.

لقد دعا ابن رشد - من خلال أكثر كتبه - إلى الانفتاح والاستفادة من أفكار الأمم الأخرى، وما أحوجنا الآن إلى تلك الدعوة.

أقول: إننا الآن في أمس الحاجة إلى الاستفادة من دعوة ابن رشد إلى الانفتاح على أفكار الأمم الأخرى. عار علينا الاستماع إلى تلك الدعوات التي تصدر الآن عن بعض العقول الضيقة، عقول العصر الحجري، والتي تصف لنا أفكار الأمم الأخرى بأنها تعد كبحر من الظلمات. نعم ما زلنا نجد بيتنا في بلدانا العربية وفي الوقت الذي نحن في أمس الحاجة إلى الانفتاح على علم الغرب وحضارة الغرب، أقول ما زلنا نجد بيتنا من يصور لنا الانفتاح الفكري وكأنه كفر.. فهل بعد هذا نطبع في التقدم؟

إنني أعتقد اعتقاداً راسخاً بأننا إذا كنا قد استمعنا إلى صوت العقل، صوت المنطق، صوت ابن رشد وهو ينادي في كتبه بوجوب الإقبال على علوم الآخرين، وما كان منها صواباً قبلناه منهم، وما كان منها ليس بصواب نبهنا إليه؛ لكان الحال غير الحال. هذا ما قاله لنا ابن رشد، وينبغي أن نستوعب هذا الدرس جيداً. ومن الغريب أن هذا الصوت قد انطلق منذ أكثر من ثمانية قرون من الزمان، ولكننا صممنا آذاننا عن الاستماع إليه حتى وصلنا إلى هذه الحالة التي يرثى لها.

نعم لقد حذرنا ابن رشد من كل دعوة لا تقوم على العقل. نبهنا إلى مغالطات الأشاعرة مثلاً كفرقة من الفرق الكلامية التي تعد مسؤولة عن طرح العقل جانباً بل السخرية منه. فهل نفهم الآن ما نبهنا إليه. إننا لم نفهم شيئاً فوقعنا فيما وقعنا فيه من الابتعاد عن العقل. وإذا ابتعدنا عن العقل، فمعنى ذلك الوقع في اللامعقول، بل أقول: الوقع في الخرافية والأساطير.

رحم الله ابن رشد الذى حذرنا من أخطاء و مغالطات مفكر كالغزالى . فهل  
استمعنا اليوم إلى تحذيره ؟

إذا أردنا لأنفسنا الحياة، إذا أردنا تجديد فكرنا الفلسفى والعربى ، فينبغي علينا  
أن نستمع إلى صوت ابن رشد، صوت الأستاذ، صوت عميد الفلسفة العقلية فى  
عالمنا العربى . هذا ما نقوله اليوم ونحن نحلل هوية فكر ابن رشد، هوية فلسفتنا  
وكيف أنها - أساساً - تعد فلسفة عربية؛ حتى لا ننظر إليها من خلال المنظور  
التوفيقى، المنظور الذى باعد بيتنا وبين الالتزام بخصائص الفكر الفلسفى .

نقول - ونكر القول - بأننا أردنا بهذا الكتاب الذى نقدمه اليوم إلى القراء  
الأعزاء، تقديم فلسفة ابن رشد من خلال منظور جديد؛ فنحن أبناء القرن  
العشرين، ونستعد للدخول إلى قرن جديد .

لقد تحدثنا فى هذا الكتاب عن الماضي (ابن رشد) من خلال الحاضر  
والمستقبل . فلا يوجد حاضر بلا ماضٍ، ولا يوجد مستقبل بدون حاضر . نقول  
هذا ونؤكّد على القول به نظراً لأننا نجد على أرضنا العربية أناساً من الأشباء  
يفسدون في الأرض ويريدون اقتلاع كل ما هو صالح، وذلك سعيًا من جانبهم  
إلى غرس كل ما هو طالع وفاسد .

### ثانياً: موضوعات هذا الكتاب من خلال منظور رشدى مستقبليٌّ

ينقسم هذا الكتاب إلى قسمين رئيسيين: قسم عن الفلسفة الرشدية من خلال  
أبعاد عديدة متنوعة، يجمعها هدف واحد، هو النظر إلى مستقبل الثقافة العربية،  
من منظور تجديدي تنويري . ومن هنا كان حديثنا من خلال هذه الفصول التي  
تكون القسم الأول من كتابنا عن قضايا العولمة، والاتجاه النقدي، وكيفية  
الاستفادة من فلسفة ابن رشد ومبادئه العقلية النقدية، إذ إنه يقف - كما قلنا -  
على قمة عصر الفلسفة العربية، والصلة بين التنوير والتراث .

وقد رأينا من خلال دراسة أبعاد الفلسفة الرشدية طبقاً لهذا المنظور، أنه من  
الضروري - سواء اتفقنا مع ابن رشد أم اختلفنا - الانطلاق من الفلسفة

الرشدية، وذلك إذا أردنا وصل ما انقطع. فهو آخر من أخبيته أمتنا العربية من فلاسفة، وهو عميد الفلسفة العقلية النقدية التنويرية.

إن مما يساعدنا على التركيز على هذا الاتجاه الرشدي، أننا قضينا مع التراث الرشدي مدة من الزمان رادت على الأربعين عاماً وتکاد تقترب من نصف قرن من zaman، حتى إنني أکاد أتنفس أفكار ابن رشد رغم اختلافي معه في رأي أو أكثر من الآراء التي قال بها. نعم أتنفس أفكار ابن رشد وأركز على منهجه أساساً. ولا أتصور لنفسي حياة بدون منهج هذا الفيلسوف الشامخ العلماق.

هذا كلّه أدى بنا إلى تقسيم موضوعات القسم الأول إلى ثمانية فصول، وذلك على النحو التالي:

**الفصل الأول: الماضي والرؤية المستقبلية (ابن رشد والمستقبل).**

**الفصل الثاني: تراث ابن رشد برؤية نقدية.**

**الفصل الثالث: فلسفة ابن رشد (آخر فلاسفة العرب).**

**الفصل الرابع: ثقافتنا العربية بين ماضيها المزدهر وحاضرها المظلم.**

**الفصل الخامس: ثورة النقد في الفلسفة الرشدية.**

**الفصل السادس: فلسفة ابن رشد وفكرنا العربي المعاصر.**

**الفصل السابع: ثقافة العولمة والمستقبل التنويري (جذور من فلسفة ابن رشد).**

**الفصل الثامن: التنوير ومستقبل الثقافة العربية (الانطلاق من الفلسفة الرشدية).**

أما القسم الثاني من أقسام هذا الكتاب، فقد رأيت أنه يعد ضروريًا بعد معايشتي لأفكار ابن رشد هذه الفترة الزمنية الطويلة. لقد كان الحوار بيني وبين المهتمين بالفلسفة الرشدية حواراً متصلاً، وما زال مستمراً حتى الآن. وأرجو أن يظل حتى أقول للحياة الفانية: وداعاً. أقول: وداعاً لدنيا الشرور والآلام.

إن القسم الثاني يعد جزءاً من تاريخي مع ابن رشد وأفكاره. رأيت أنه من الضروري الكشف عنه. وسيرى القارئ أنه يرجع إلى أكثر من أربعين عاماً. نعم

من الضروري الكشف عن ذلك لأنني أشعر في داخلِي أن حياتي تقترب من نهايتها، ويحيث أقول لنفسي: مرحباً بالموت.

إن قصتي مع ابن رشد قصة طويلة، وذكرياتي مع فلسفة ابن رشد كانت ذكريات سارة تارة، ومؤلمة تارة أخرى، وذلك حين انتهت بي إلى الوقوف منذ أعوام قريبة أمام محكمة الجنائيات، وكان فلسفة ابن رشد التي تقوم على التفاؤل، قد أدت بالهتم بها إلى نوع من التشاوُم، كذلك الذي نجده عند ابن الرومي الشاعر وأبي العلاء المعري الأديب، وشونثور الفيلسوف.

تضمنَّ القسم الثاني مجموعة كبيرة من الملاحق والفصوص، ستؤدي بالقارئ إلى أن يعيش مع ابن رشد، ويعايش أفكاره. إن موضوع القسم الثاني: حوارات ودراسات ووثائق ومؤتمرات وبحوث نقدية في مجال الفلسفة الرشيدية.

لقد جاءت ملاحق القسم الثاني من كتابنا الذي نقدمه للقراء - قبل أن نقول: لقد آن لنا أن نستريح، بحيث نجد السعادة في الموت والتخلص من ظلم الإنسان لأخيه الإنسان، وإن كان أكثرهم لا يعلمون - جاءت بمثابة لمجالات عديدة، وذلك على النحو التالي:

الملحق الأول: خطابان بخصوص كتابين عن ابن رشد.

الملحق الثاني: حوار حول عودة العقل وفلسفة ابن رشد العقلية التنويرية.

الملحق الثالث: ندوة عن مجلد ابن رشد التذكاري الذي أشرف عليه.

الملحق الرابع: تحليل كتاب «فصل المقال» لابن رشد.

الملحق الخامس: مهرجان ابن رشد بالجزائر (ثمانية قرون هجرية على وفاته).

الملحق السادس: دراسة حول منهج نشر تراث ابن رشد.

الملحق السابع: تصدير للمؤلف لكتابين عن ابن رشد ورسائل جامعية عنه.

الملحق الثامن: الفيلسوف ابن رشد في ملتقى الجزائر (ثمانية قرون ميلادية على وفاته).

الملحق التاسع: مؤتمر جامعة عين شمس عن الفيلسوف ابن رشد (ثمانية قرون ميلادية على وفاته).

**الملحق العاشر:** مؤتمر دولي عن ابن رشد بالمغرب (ثمانية قرون ميلادية على وفاته).

**الملحق الحادى عشر:** هل توجد علاقة بين فكر ابن رشد وأحد الأفلام السينمائية ..؟.

**الملحق الثانى عشر:** دعوة للاحتفال بابن رشد.

**الملحق الثالث عشر:** كتابات نقدية عن بعض دراساتى لفلسفة ابن رشد وترجمات لبعض كتبى ، ورسائل متبادلة حول ابن رشد بينى وبين القراء .

**الملحق الرابع عشر:** نهاية المطاف مع ابن رشد وفلسفته (محكمة الجنایات).  
سيجد القارئ في هذه الملحق مئات العناصر والأفكار. شارك في هذه الملحق بعض أصدقاء الفلسفة الرشيدية، وقد أشرت إلى كل ذلك في موضعه، ووجدت أنه من المناسب إثبات دراساتهم وتعليقاتهم، وذلك رغم اتفاقى معهم تارة، واحتلافى معهم تارة أخرى؛ فالنقد لابد وأن يرحب به الكاتب.

لقد تلقيت مئات الخطابات النقدية، أشرت إلى بعضها في القسم الثاني من هذا الكتاب. وهذه الخطابات والتعليقات إن دلت على شيء، فإنما تدلنا على أهمية ابن رشد وفلسفته ابن رشد. إن فلسفة ابن رشد لو كانت قد جاءت ميتة مغلقة، فإننا سوف لا نجد اهتماماً بها سواء من جانب التأييد، أو من جانب المعارضة. ولكنها جاءت إلينا وهي تتسلح بروح النقد والثورة والتجديد والانفتاح، وإن كان أكثرهم لا يعلمون.

نعم هذه الملحق تمثل تاريخاً طويلاً من اهتمامى بفلسفة عميد الفلسفة العقلية في بلداننا العربية ابن رشد. لقد جاءت فلسفته تعبيراً عن القاع الخصيب من بطن أرض العقل والمعقول، ولكنها للأسف الشديد وجدت من المهاجمين أكثر بكثير - من حيث العدد - من المؤيدين، وكان دعوته هذه قد أطلقها في وادٍ غير ذي زرع.

لقد كنت حريصاً في بداية القسم الثاني من هذا الكتاب على توجيه الشكر لكل من تفضلوا بالاهتمام بكتاباتي عن ابن رشد في العديد من دول العالم شرقاً

وغربياً<sup>(١)</sup>، من مصر وتونس والعراق وسوريا والجزائر ولبنان والمغرب والنمسا وألمانيا. وذلك عن طريق العديد من الدراسات النقدية تارة، وترجمة أجزاء من كتبى تارة أخرى<sup>(٢)</sup> وتسجيل أكثر من رسالة في خارج مصر، يدور محورها حول دراساتي في مجال الفلسفة الرشدية<sup>(٣)</sup>.

وإذا وجد القارئ العزيز نوعاً من التكرار في هذا الفصل أو ذاك من فصول قسمى الكتاب، فإن سبب ذلك طبيعة موضوعات الدراسة وتشعبها.

هذا بالإضافة إلى أن موضوعات هذا الكتاب، قد كتبت خلال أكثر من أربعين عاماً وفي بلدان متعددة من بينها مصر وتونس والجزائر والمغرب والسودان واليونان وروما ومالطة وصقلية، وأسيزا بإيطاليا، وكلها بلدان قمت بزيارتها.

إن شعارنا هو «لا تنوير بدون الفلسفة الرشدية» والتي أعلنت الثورة على خرافات الظلام وتسلحت بشقاوة النور، ولكن ماذا نفعل إزاء هذا النفر من أشباه الباحثين الذين يتمسكون باتجاه أصولى، ويسعون وراء الدرهم والدينار بحيث يتطلقون من محور معين هو ما نطلق عليه «البتروفكر». إننا نقول لهم: إنكم تريدون أن تعيشوا كما يعيش الخفافيش في دنيا الظلام والأماكن المهجورة التي لا زرع فيها ولا ماء. ومن يدرى فقد تلحق بهم لعنة الفلسفة والفلسفه في رمان مقبل، رمان قد يرى فيه أناس أن تلك الصيحات التي يطلقها هذا النفر من أشباه الباحثين، إنما هي صيحات جوفاء تعدد تعبيراً عن كلمات متقطعة يريدون من ورائها جلب المنافع المادية الزائلة. ولا تزيد أن نضع النقاط فوق الحروف أكثر من ذلك، وفرق، وفرق كبير بين الباحثين وأشباه الباحثين، بين بحوث الظلام،

(١) من بينهم الرئيس التونسي زين العابدين بن علي، ومحسن مهدى، وجورج قنواتى، وإبراهيم مذكر، وزكى لحيف محمود، وأحمد فؤاد الأهوانى، وناصر الدين الأسد، وفاروق عبد القادر، وسالم يفوت، وعبد الرزاق قسم، والتفضيل بومالة، وغالب هلسا... إلخ. وقد أشرت إليهم في الملاحق.

(٢) الباحثة المصرية السيدة مارى عطية والمقيمة بالنمسا. وقد قامت بترجمة أجزاء من كتابي «العقل والتنوير في الفكر العربي المعاصر».

(٣) على سبيل المثال لا الحصر، رسالة الباحثة الألمانية أنكا فون كوجلجن Aunke von Kugelgen

والبحوث التي تسعى إلى النور، بين من ينشد الحقيقة الخالدة، وبين من يسعى وراء المكاسب المادية الزائلة.

إن هؤلاء الأشباء والصغار من أنصار المثقفين، الذين يهاجمون ابن رشد دون دراسة من جانبهم لأفكاره، إنما يفعلون مثل ما يفعله الذئاب، ويتخلفون بأخلاق أصحاب الرذائل في كل مكان وكل زمان.

هل من العقول - أيها القراء الأعزاء - أن يتحدث الواحد منهم عن ابن رشد، وتكون كل حصيلته مجرد قراءة كتاب مشبوه عن ابن رشد، وهل من المنطق أن يتحدث الواحد من هؤلاء عن ابن رشد، وهو لا يؤمن إلا بتفكير الظلام والجمود والتقليد . . .

إنني على يقين بأن روح ابن رشد ترفرف الآن في سعادة في عالم الخلود حين تدرك أن العالم بدأ يدرك أهمية الفلسفة الرشيدية، بدأ يميز بين الدراسات الجادة عن ابن رشد، والدراسات الزائفة المشبوهة. بدأ يدرك أهمية النور والتنوير في فلسفة ابن رشد.

فلنتحتفل - إذن - بأفكار أعظم فلاسفتنا «ابن رشد»، بحيث نضع في اعتبارنا أن واجبنا المقدس هو الدفاع عن التمسك بالعقل، وغرس الروح النقدية، وكلها دروس استفدناها من ابن رشد، الذي يعد فيلسوفاً عربياً ولكن بروح غريبة. إنها دعوة من جانبنا حتى لا تلحق بنا لعنة الفلسفة والفلسفه في كل زمان وكل مكان، فهل يا ترى ستجد صداقها في نفوس وعقول أبناء أمتنا العربية من مشرقها إلى مغاربها؟ . . .

المغرب - مراكش: في العاشر من ديسمبر عام ١٩٩٨ م

(ذكرى وفاة آخر فلاسفة العرب ابن رشد)

عاطف العراقي



## **القسم الأول**

# **فلسفة ابن رشد والمستقبل**

**(الماضى من منظور الحاضر والمستقبل)**

ويتضمن هذا القسم الفصول الآتية:

**الفصل الأول: الماضي والرؤية المستقبلية (ابن رشد والمستقبل).**

**الفصل الثاني: تراث ابن رشد بروؤية نقدية.**

**الفصل الثالث: فلسفة ابن رشد (آخر فلاسفة العرب).**

**الفصل الرابع: ثقافتنا العربية بين ماضيها المزدهر وحاضرها المظلم.**

**(لماذا يقف ابن رشد على قمة عصر الفلسفة العربية؟).**

**الفصل الخامس: ثورة النقد في الفلسفة الرشدية.**

**الفصل السادس: فلسفة ابن رشد وفكونا العرب المعاصر.**

**الفصل السابع: ثقافة العولمة والمستقبل التنويري (جدوى من فلسفة ابن رشد).**

**الفصل الثامن: التنوير ومستقبل الثقافة العربية (الانطلاق من الفلسفة الرشدية).**



## **الفصل الأول**

# **الماضى والرؤية المستقبلية**

## **(ابن رشد والمستقبل)**

ويتضمن هذا الفصل :

- مهالء الفلسفة الرشيدية المستقبلية.
- مجالات من الفلسفة الرشيدية والنظرية المستقبلية.
- فتح النوافذ أمام شموع الفلسفة الرشيدية.



يقول الفيلسوف «ابن رشد» في كتابه «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال»:

«إذا تقرر أن الشرع قد أوجب النظر بالعقل في الموجودات واعتبارها، وكان الاعتبار ليس شيئاً أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه، وهذا هو «القياس» أو «بالقياس»، فواجب أن نجعل نظرنا في الموجودات بالقياس العقلي. وبين أن هذا النحو من النظر الذي دعا إليه الشريعة وحث عليه هو أتم أنواع النظر بأنواع القياس، وهو المسمى برهاناً».



## أولاً - تمهيد: ابن رشد والفلسفة العربية:

أود أن أشير في بداية دراستنا لحقيقة الفلسفة الرشدية من خلال منظور الفلسفة العربية إلى أن هدفنا ليس بإعاد ابن رشد وفلسفته عن دائرة الإسلام، إذ لا بد أن نضع في اعتبارنا أنه لا تعارض بين كون ابن رشد مسلماً، وكون فلسفته فلسفة عربية.

وهل يمكن أن نتغافل عن حقائق ثابتة تجدها في كتب السير والترجم من جهة، وفي مؤلفات ابن رشد وشروحه من جهة أخرى. لقد كان ابن رشد قاضياً، وقاضياً للقضاء، وكتب العديد من الرسائل والكتب الفقهية ومن أبرزها كتابه «بداية المجتهد ونهاية المتصد»، بالإضافة إلى وجود مؤثرات دينية في فلسفته، وإن كان قد فهمها فهماً خاصاً يلتقي وكونه في الأساس - وبالدرجة الأولى - فيلسوفاً عربياً يعد صاحب أصرح اتجاه عقلى تنويرى في فكرنا الفلسفى العربي من مشرقه إلى مغربه.

كان ابن رشد - وكما سيتبين لنا من خلال عرض بعض ثناذج من فلسفته - ملتزماً بخصائص الفكر الفلسفى. لم يكن مجرد مدافع عن الفكر الإسلامي ولو على الأقل عند الفرق الإسلامية، بل كان يضع في اعتباره - أساساً - الالتزام - كما قلنا - بخصوص الموقف الفلسفى، وذلك بصرف النظر عن اتفاقنا معه أو اختلافنا في رأى أو أكثر من الآراء التي قال بها.

بل إن الخلاف بينه وبين الأشاعرة والغزالى والصوفية، كان خلافاً معبراً في جوهره عن التزامه بشروط الموقف الفلسفى والوقفة الفلسفية، وأحسب أن الغزالى إذا كان قد التزم بتلك الوقفة، لما أدى ذلك إلى موقفه من تكفير الفلاسفة في بعض الآراء التي قالوا بها. ونحن نعلم أن ابن رشد قد خالف

الغزالى نظراً لأن ابن رشد - كما قلنا - كان معتبراً في أفكاره عن الابتعاد عن مسألة التحرير والتکفیر؛ لأنه بالدرجة الأولى كان فيلسوفاً عريباً ملتزماً بالقول بأن الفكرة إنما تعد فكرة فلسفية صحيحة إذا كانت معتبرة عن الالتزام بخصائص الفكر الفلسفى. لقد كان يقدم أفكاره بصرف النظر عن مدى اتفاقها أو اختلافها مع الدين. وهكذا فعل الفلاسفة، فلماذا - إذن - نطلق على فلسفاتهم أنها فلسفات إسلامية.

إننا إذا كنا نشير في دراستنا اليوم، قضية تسمية الفلسفة التي تركها لنا أجدادنا، وهل نسميها «فلسفة عربية» أم نطلق عليها «فلسفة إسلامية»، فإن ذلك لا يعني أننا نود بعث قضية دار حولها الخلاف والجدل بين عديد من الدارسين والمهتمين بفلسفتنا، سواء كانوا باحثين عرباً أو كانوا من الباحثين الغربيين المستشرين.

لا نريد - إذن - من جانبنا، مجرد بعث قضية أثيرت منذ نصف قرن من الزمان أو يزيد ولكن قصتنا هو التنبيه إلى عدد من الأخطاء وأوجه التعسف التي تشيع الآن - للأسف الشديد - في بلداننا العربية، والتي كان شيوخها نتيجة متطرفة ومتوقعة حين فضل بعض الباحثين والرواد القدامى تسمية فلسفتنا بالفلسفة الإسلامية. ويقيني أن الباحثين والرواد القدامى، ومنهم من لا يزال يشّرّى حياتنا الفلسفية بالعديد من الشمار الفكرية الرائعة، لو كانوا قد أدركوا ما ستؤدي إليه تلك التسمية - مستقبلاً - من مخاطر وسوء استخدام، لترددوا ألف مرة قبل استخدام مصطلح «الفلسفة الإسلامية».

ومن الأمور التي تلفت النظر أن الرواد - سواء في مصر أو غيرها من بلدان العالم - الذين استخدمو مصطلح «الفلسفة الإسلامية» قد نظروا إلى الفلسفة نظرة دقيقة إلى حد كبير، وكانت عقلياتهم مفتوحة، بحيث نبهوا إلى أضرار كل فكر لا عقلاني. أما الآن - وللأسف الشديد - فإننا نجد عند بعض من يفضلون تسميتها بـ «الفلسفة الإسلامية» تشجيعاً للتفكير اللاعقلاني، ونشرًا للخرافة، وحشرًا لموضوعات داخل إطار فلسفتنا ليس لها صلة بالفلسفة من قريب أو من بعيد. ولنعرف بصرامة وموضوعية أن أكثر دراساتنا الحالية وخاصة من حيث المنهج - منهج دراستها - قد أصبحت أضحوكة عند الباحثين والمستشرين

الأوربيين. وهل من المعقول أن يصبح فكر ابن تيمية - الذي يعدّ عدواً لكل فكر ناضج مفتوح - هو الفكر المسيطر على أذهان المشتغلين ببعض الأقسام الفلسفية في مصر والعالم العربي، وذلك على الرغم من لا عقلانية هذا الرجل وسذاجة بعض آرائه. نعم إن من حق المستشرقين الأوروبيين أن يص呵كوا على ما نطلق عليه في عالمنا العربي بحوثاً فلسفية في حين أنها لا تتسب إلى الفلسفة من قريب أو من بعيد وتختلف تماماً عن الفلسفة كما ينبغي أن تكون، قليلاً وقائلاً.

كل هذه المأسى والكوارث قد نتجت بطريقة غير مباشرة عن تسمية فلسفتنا بأنها «فلسفة إسلامية».. لماذا؟.. لسبب بسيط جداً وهو أن فريقاً منا قد خلط خلطًا شنيعًا بين خصائص الفكر الديني، وخصائص الفكر الفلسفى، وأدى هذا إلى النظر إلى أفكار الفيلسوف من خلال منظور الدين، وهذا من أخطر الأشياء لأنه يؤدي إلى تفسير آراء الفيلسوف تفسيراً خطأ. فإذا قلنا مثلاً: إن الفارابي يعد من فلاسفة الإسلام. وفلسفته تعد فلسفة إسلامية، وحين نجد الفارابي يقول صراحة بقدم العالم، فإن البعض من أشباه الباحثين في الفلسفة يقوم بتأويل آراء الفارابي تأويلاً فاسداً، لماذا؟.. لأنه ينظر إليه من خلال كونه فيلسوفاً إسلامياً وأن فلسفته تعد فلسفة إسلامية، وأن الفيلسوف الإسلامي لا يصح في نظرهم أن يقول بقدم العالم؛ ومن هنا فلابد من إنطلاق الفارابي بأراء لم يقل بها إطلاقاً، وذلك حتى يتتفق مع كونه فيلسوفاً إسلامياً.

وهكذا إلى آخر التفسيرات والتأويلات الفاسدة والتي تعد بالئات، وكلها تجعلنا نقول: أيتها الفلسفة التي يطلق عليها البعض منها أنها إسلامية، كم من الأخطاء والأباطيل ترتكب باسمك !.

هل من المعقول أن أنظر إلى فلسفة الفيلسوف من خلال منظور التوفيق بين الدين والفلسفة، في الوقت الذي نجد فيه أن فلاسفة العرب لم ينفع واحد منهم في التوفيق بينهما؟ وهل يمكن أن ننسى قول ابن رشد «بالحقيقةتين» أو بالحقيقة ذات الوجهين؟.

لا أكون مبالغًا في القول إذا قلت: إننا نحن العرب قد أسانا أبلغ الإساءة إلى

فلسفتنا، وكان المستشرقون وما زالوا أكثر عمقاً ودقة منا في النظر إلى فلسفتنا. لقد أصبح فهمنا لفلسفتنا يدور حول الأساليب الخطابية اللامعقولة والتي نجدها عند أصحاب الفكر المتردم، الفكر الرجعي، الفكر الذي يعدّ تعبيراً عن الصعود إلى الهاوية، بل نقول بصرامة: إن النظارات المتجمدة والخاطئة لفلسفتنا إنما ساعدت على انتشارها - بطريقة مباشرة أو غير مباشرة - نوع من الفكر المعادي للفلسفة والذي يسود في بعض الدول البترولية العربية.

يضاف إلى ذلك أن المناخ الفكري السائد في أكثر البلدان العربية إنما يعدّ تعبيراً عن الترحيب بالفكر الذي لا يمكن اعتباره عقلانياً وبالتالي الضيق بالتفكير الحر، الفكر العقلاني. ولنضرب على ذلك مثلاً واحداً: إذا قام فرد منا بدراسة عن ابن تيمية تقوم على الترحيب بآراء الرجل بحق وغير حق؛ فإنه سيجد الأموال والجوائز تسعى إليه من أكثر البلدان البترولية. وعلى العكس من ذلك تماماً إذا قام بتأييد الفكر العقلاني مثلاً في ابن رشد على سبيل المثال. وهذا قد يؤدي إلى الاعتقاد بالصلة بين المغنى والتأخر الفكري، وبين الفقر والتقدم الفكري. أليس من اللافت للنظر أننا لمجد عالمنا العربي بوجه عام قد ارتضى لنفسه آراء الغزالي فأدى به هذه إلى نوع من التأخير الفكري، في حين أن أوروبا بوجه عام قد ارتضت نفسها فلسفه لمبن رشد ومبادئه لمبن رشد فأدى بها ذلك إلى التقدم الفكري؟

إن العبرة - إذن - ليست بالتسمية، فلسفة إسلامية أم فلسفة عربية، وإن كنا نفضل من جانبنا تسميتها: فلسفة عربية. إن مصطلح «الفلسفة العربية» سيجعلنا أى لهم خاطئ لفلسفتنا، سيعاود بيننا وبين التفسيرات والتأويلات الفاسدة، سيجعلنا ننطلق انطلاقاً إيجيلية بحيث نفهم فلسفتنا كما ينبغي أن يكون الفهم، ونربط بينها وبين متطلبات عصوفة الحال وما سيجيء بعده من عصور المستقبل. وكم كان أكثر المستشرقين على صواب تماماً في استعمالهم لمصطلح الفلسفة العربية. ومن الذي قال إن فلاسفتنا القدامي كانوا منظليين من نقطة بداية إسلامية. إننا لو قلنا بهذا القول الخاطئ، فكيف نبر - إذن - هجوم الغزالى على الفلسفة وذهابه إلى تكفير الفلسفه في مجموعة من الآراء التي قالوا بها. فائي

الفرقيين - إذن - هو المنطلق من بداية إسلامية؟ .. الفلسفه، أم الغزالى؟ .. إذا قلنا: الفلسفه، فمعنى هذا أن الغزالى لا صلة له بالإسلام من قريب أو من بعيد لأنه قام بتکفير من نطلق عليهم: فلاسفه الإسلام. إذا قلنا إن الغزالى هو الذى انطلق من نقطة بداية إسلامية، فمعنى هذا أنه من الصحيح تماماً الاعتقاد بخطأ وصف فلسفتنا بأنها إسلامية.

إن الحل الذى يبدو لى أنه الحل الملائم، والذى يعدّ معتبراً عن رؤية عقلانية مستقبلية هو أن نسمى فلسفتنا بالفلسفه العربية، وإننى أعلم تماماً ما قد يشيره هذا الرأى من ضيق فى نفوس البعض وتأويله تأويلاً فاسداً. ولكن ينبغي أن نعلم تماماً أن العبرة بالحضاره وليس بأصل هذا الفيلسوف أو ذاك من الفلسفه. فالفارابي إذا كان من أصل تركى فارسى، إلا أنه يعد من فلاسفه العرب لأنه عاش فى ظل الحضارة العربية، والدليل على ذلك أنه كتب أساساً باللغه العربية ولو كان المعيار هو الأصل وكانت كتب الفارابي بالفارسية، وما يقال عن الفارابي، يقال عن ابن سينا.. وهكذا إلى آخر الفلسفه الذين يعد أصلهم غير عربى، ولكن أفكارهم جاءت تعبيراً عن الحضارة العربية، وكانت أكثر كتاباتهم باللغه العربية. إننا إذا كنا نجد من أساتذتنا - أمثال مصطفى عبد الرزاق، ود. إبراهيم مذكر - من يفضّلون مصطلح الفلسفه الإسلامية، ومن أساتذتنا - أمثال أحمد لطفي السيد - من يذهبون إلى تسميتها بالفلسفه العربية، فإننى من جانبي لا أتردد في أن أطلق عليها مصطلح «الفلسفه العربية» وكفانا ما حدث من سوء فهم، وكفانا ما يلجم إلية البعض من أوجه التعسف وإطلاق الأحكام غير الواضحة والتي تذكرنا بالكلمات المتقطعة. وإذا كنا لا نطلق على علم «الهندسة» مثلاً: هندسة مسيحية أو هندسة إسلامية. وإذا كنا لا نطلق على علم النفس، علم نفس مسيحي أو علم نفس إسلامي، لأن الهندسة هي الهندسة في حد ذاتها، وعلم النفس هو علم النفس في حد ذاته.. فلماذا - إذن - نطلق على فلسفتنا مصطلح الفلسفه الإسلامية؟. إن فلسفتنا فلسفة عربية قلبًا وقالبًا. وهذا هو الصحيح فيما أعتقد به وأدافع عنه، تماماً كما نقول: فلسفة المجلزية، وفلسفه

ألمانية، وفلسفة فرنسية. وغير مُجدٍ في يقيني واعتقادي: الإصرار على تسميتها بالفلسفة الإسلامية مع ما في التسمية من أخطاء، وإن كان أكثرهم لا يعلمون.

لابد - إذن - من تحديد مجال الفلسفة وذلك حتى لا نقع في أخطاء لا حصر لها. وأعتقد من جانبي أن الشيخ مصطفى عبد الرازق قد جانبه الصواب حين رأى أن علم أصول الفقه يعد مبحثاً من مباحث الفلسفة. لقد أدى هذا الرأي إلى أخطاء لا حصر لها، إذ لا تجد صلة بين خصائص الفكر الفلسفى وخصائص علم أصول الفقه.

### ثانياً - أهمية التراث الرشدي:

إذا كان فيلسوفنا العربي ابن رشد قد توفي في العاشر من ديسمبر عام ١١٩٨، وانقطع بوفاته وجود الفلسفة الغرب، بحيث لا تجد في عالمنا العربي منذ ثمانية قرون، فيلسوفاً من الفلسفة، فإن من الواجب علينا بعد أن ظلمناه كعرب حياً وميتاً، أن نبادر بالاستفادة من الدروس التي تركها لنا وما أعظمها وما أروعها، الدروس التي تساعدننا على حل العديد من قضائيانا الفكرية، ومن المؤسف أننا نبحث اليوم عن حلول للكثير من مشكلاتنا، في الوقت الذي قدم لنا فيه ابن رشد - ومنذ ثمانية قرون - المفتاح أو المنهج الذي يساعدنا على حل هذه المشكلات.

إننا نتحدث اليوم عن قضائيا التئير، قضائيا التطرف والإرهاب، قضائيا الأصالة والمعاصرة، وما يرتبط بها من الحديث عند بعض أشباه الكتاب عن العزو الشفافي، والهجوم على الحضارة الغربية.

غير مُجدٍ في ملئي واعتقادي: إهمال تراث هذا المفكر العربي الكبير. لقد كتب ما كتب لكي نستفيد منه نحن العرب، لا لكي يوضع تراثه في زوايا الإهمال والنسبيان. لقد تقدمت أوروبا لأنها اتخذت ابن رشد نموذجاً لها وقامت في أوروبا حركة رشدية قوية، أما نحن العرب فقد أصبينا التأخر لأن النموذج كان

عندنا يتمثل في مجموعة من المفكرين التقليديين الذين يعبر فكرهم عن الجمود، أمثال الغزالى والأشاعرة وابن تيمية.

كان ابن رشد حريصاً في تناوله للعديد من المشكلات التي تصدى لدراستها، على الالتزام بالعقل ومنهجه. لقد دعاها إلى تأويل النص الديني. ويقيني أننا إذا كنا قد التزمنا بدعوته لا أصبح حالنا غير الحال. إن هذه الدعوة من جانب فيلسوفنا العملاق تعد دعوة تنويرية في المقام الأول وتكشف عن أغاليط وأكاذيب دعوة السلفية والأصولية والذين يريدون لنا البكاء على الأطلال والرجوع إلى حياة العصر الحجري وذلك تحت تأثير البترول وسحر الدولار.

دعانا ابن رشد إلى الأخذ بالعلم وأسبابه. ولو كنا قد وضعنا نصب أعيننا تلك الدعوة، وكانت أمتنا العربية قد تقدمت تقدماً هائلاً في مجال الفكر ومجال الثقافة بوجه عام وتحقق لها التنوير الذي نطلع إليه جميعاً نحن أبناء الأمة العربية من شرقها إلى مغربها ومن أقصاها إلى أقصاها. ولكننا للأسف الشديد ما زلنا نتحدث عن كائنات خرافية هلامية وعن أشياء لا معقوله. لقد شاع ذلك في العديد مما يسرده البعض منا حين يكتب ما يكتب. شاع في أحاديثنا أيضاً حين نخلط بين العلم والدين، ونقول بأسلمة العلوم، في الوقت الذي لا يصح فيه التمييز بين علم إسلامي، وعلم للكفار والعياذ بالله... والويل كل الويل للأمة العربية حين تحاول استخراج النظريات العلمية من الآيات القرآنية. إن هذه المحاولة تعد محاولة خاطئة قليلاً وقائلاً وتلحق الضرر بالدين، كما تلحق الضرر بالعلم أيضاً.

لقد سخرنا من ابن رشد صاحب «نظرية الحقيقةين» التي فتحت الطريق أمام الفكر التنويري العقلاني الذي نحن في أمس الحاجة إليه. لقد أهملنا دعوة ابن رشد وهو الفقيه والقاضي الرابع، الذي رأى أن الإسلام ليس فيه ما يسمى ببرجل الدين. أهملنا دعوته وكأنه أطلقها في وادٍ غير ذي روع، حتى وصلنا نحن العرب إلى حالة يرثى لها. ولن نفيق من هذه الحالة إلا بأن نقوم بذلك أرض التقليد دكاً. لن نسلك طريق الصواب إلا إذا اعتقدنا بأن الخير كل الخير هو

النظرة المفتوحة، النظرة التي تقوم على تقديس العقل، أشرف ما خلقه الله في الإنسان، بحيث يجعله معياراً وأساساً لحياتنا الفكرية والاجتماعية، وحتى يصبح عالمنا العربي وكأنه قطعة من أوروبا التي تعد معبراً عن السلوك الحضاري المتتطور.

لقد أسرفنا في طبع التراث دون أن نسأل أنفسنا أولاً هل التراث كله يعبر عن العقل، أم أن بعضه يعبر عن اللاعقل<sup>١٩</sup>.. ومن هنا فلا يؤدي ذلك بنا إلى وجود فلاسفة مستقبلاً، بل سيؤدي بنا إلى الطريق المسدود، الطريق المغلق، طريق الظلام وما فيه من عمى وحيرة واغتراب عن الحاضر وعن المستقبل. عار علينا حين نهمل تراث ابن رشد عميد الفلسفة العقلية، التراث الذي يجب أن نبدأ منه كطريق لحل قضية الأصالة والمعاصرة. التراث الرشدي الذي يعد نوراً على نور وإن كان أكثرهم لا يعلمون.

نعم يجب علينا في حاليتنا المعاصرة الاستفادة من دعوة ابن رشد النقدية العلمية العقلية. لقد دعاها إليها وكأنه كان يكتشف ما سيحدث بعده بعده قرون. كأنه كان يتوقع ما يشيع عند جماعات التكفير والهجرة التي تعد دعوتها جهلاً على جهل. كأنه كان يتوقع ما سيجيء عند أناس من أشباه المثقفين ومن المتخلفين عقلياً حين يهاجمون العلم، يهاجمون الحضارة الأوروبية، يتحدثون عن غزو فكري كما تصوره لهم أحلامهم الفاسدة وضيق عقولهم وقصور أفهمهم، وكأنهم مثل الدون كيشوت في محاربته لطواحين الهواء. قام ابن رشد بنقد أفكار الغزالي الخاطئة. ونقد أفكار الأشاعرة الفاسدة، وعبرَ من خلال نقاده عن إيمان بالعقل بغير حدود. إيمان بأنه من الضروري أن نفتح نحن العرب على أبواب المعرفة العالمية، تماماً كما نقول: اطلبوا العلم ولو في الصين. لقد بين لنا أن العيب ليس في الدين، ولكن في الفهم الخاطئ للدين. كان يشعر في أعماقه بالتأثير السيئ الذي يمكن أن يحدثه أصحاب الفهم الخاطئ للدين، أي: بعض الفقهاء، ولذلك نجدوه وهو الفقيه، يقول في كتابه: «فصل المقال»:

«فكم من فقيه كان الفقه سبباً لقلة تورّعه وخوضه في الدنيا».

والواقع أن ابن رشد، عن طريق حسه النقدي الدقيق - والذي سنتحدث عنه

في فصل مستقل - يقف على قمة عصر الفلسفة العربية. لقد أشعل النور في الأرض الخراب، وانتهى وجود الفلسفة حين مات ابن رشد. ترك لنا ابن رشد آلاف الصفحات والتي أساء فهمها - في العصر الحديث - أناسٌ تحسبهم أساتذة وما هم بأساتذة، أناسٌ حُشروا حشرًا في دائرة المثقفين، والثقافة منهم براء، لأنهم أشباه مثقفين. ومن النادر أن تجد عربيًّا في العصر الحديث يفهم آراء ابن رشد حق الفهم، في الوقت الذي تجد فيه المستشرقين وقد فهموا ابن رشد ومنهج ابن رشد. أليس هذا من مصائب الزمان. لو كان ابن رشد قد ولد في بلدة أوربية، لاقاموا له التمايل في كل مكان، واحتفلوا بفكره خير احتفال، ولكنه كان فيلسوفًا عربيًّا، فقمنا نحن العرب بالإساءة إليه وإهمال فلسفته.

إننا نشهد الآن تراجعاً عن طريق العقل وتضييقاً لمساحته، بحيث ارتفع بينما صوت اللامعقول حتى زادت مساحته على مساحة المعقول. فكيف نتحدث عن التقدم والحضارة والتنوير وقد أهملنا الطريق الذهبي، الطريق الذي يقوم على تقديس العقل؟

لا مفر - إذن - من إقامة طريق مستقبلنا على الإيمان بطريق العقل، الطريق الذي آمن به ابن رشد أعظم فيلسوف أنجيتيه حضارتنا العربية، بحيث يكون الطريق العقلى أو الطريق الرشدى هو المنارة التي ننتصب بها، وبحيث تهدينا إلى كل ما فيه خير لأنفسنا وخير لأمتنا العربية. ويقيني أننا سنجد في دروس ابن رشد، الخير كل الخير، سنجد فيها أساس التنوير ودعائم اليقظة الفكرية ومحور الصحوة الكبرى وركيزة الحضارة المستقبلية.

وإذا كان من حقنا أن نفخر بفيلسوفنا العربي ابن رشد الذي قضى حياته مدافعاً عن الفكر وأهله، والعقل وأصحابه، فمن واجبنا - إذن - أن نعمل على الاستفادة من الدروس التي تركها لنا، إننا من خلال مؤلفاته مثل: «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال»، و«مناهج الأدلة في عقائد الملة»، و«اتهافت التهافت» الذي كشف فيه عن مغالطات الغزالي، وما أكثرها، نستطيع أن نغرس في نفوسنا العديد من القيم البناءة ومن بينها السعي بكل قوة نحو

تأويل النص، وعدم الوقوف عند ظاهر النص، والتمسك بالنقض البناء، وفتح النوافذ حتى لا نعيش بين جدران أربعة مظلمة وحتى لا يختنقنا الهواء الراكد، فتح النوافذ أمام كل التيارات والأفكار التي توجد في كل بلدان العالم شرقاً وغرباً.

لقد دعانا ابن رشد إلى هذا الطريق المفتوح وذلك حين سعى بكل قوته إلى شرح كتب أرسطو، وكأنه يريد أن يبين لنا أن الثقافة المحلية وحدها تعد تعبيراً عن الطريق المظلم، تعد تعبيراً عن العدم. ألم يقل ابن سينا في مناجاته لله تعالى: «فالق ظلمة العدم بنور الوجود». إن هذا يعني ارتباط العدم بالظلم، وارتباط الوجود بالنور.

فلنحتفل - إذن - بأفكار أعظم فلاسفتنا ابن رشد، ولنقل لأفكار الغزالى والأشاعرة وابن تيمية: وداعاً. تلك الأفكار التقليدية الجامدة التي لا تحتاج إليها. يجب أن نضع في اعتبارنا أن واجبنا المقدس هو الدفاع عن التنوير، والتمسك بالعقل، وغرس الروح النقدية.

غيرُ مُجَدٍ في ملئي واعتقادي: التغافل عن فكر هذا الفيلسوف ومنهجه، وخاصة ونحن نتحدث الآن عن قضايا التنوير. لقد كان هذا الفيلسوف سابقاً لعصره في إثارة العديد من القضايا والمشكلات وتقديم حلول لها. نقول هذا ونحن نضع في اعتبارنا تزايد الفكر الرجعي التقليدي الذي يتمسّك به أشباه المفكرين الذين يدافعون عن ظلام التقليد بحيث يقفون - فحسب - عند كتب التراث الصفراء لا يريدون تجاوزها، وهم يظنون أننا سنجد فيها حلولاً مشكلاتنا الفكرية وبحيث لا يضعون في اعتبارهم أننا قد نجد في آلاف من تلك الكتب كمّا هائلاً من الخرافات، ولا أكون مبالغًا إذا قلت إنه يفوق عدد سكان الدول العربية من الخليج إلى المحيط وإن كان أكثرهم لا يعلمون.

لقد دعانا فيلسوفنا العملاق ابن رشد إلى ضرورة التمييز بين مجال الدين ومجال الفلسفة. وإذا وضعنا ذلك في اعتبارنا فإننا ستتجنب تماماً تلك المحاولات التي ما زالت مستمرة للخلط بين مجال الدين ومجال العلم، ومحاولة استخراج النظريات العلمية من الآيات القرآنية الكريمة. إن هذا - فيما نرى - يعد إساءة إلى

ديتنا الحنيف، وكم نبهنا إلى ذلك مفكرون كبار أمثال طه حسين. فالدين شيء ثابت مقدس، والنظريات العلمية تتغير باستمرار، فكيف - إذن - نلحق الثابت بالمتغير. لو كنا قد وضعنا في اعتبارنا دروس ابن رشد، لما كنا قد وقعنا في أسر تلك الأحكام المشوهة والمرجاء والتي لا تصدر إلا عن جيوش البلاء وأعداء الفكر المستثير. ولكن ماذا نفعل ومساحة الفكر الرجعى المظلم في بلداننا العربية المعاصرة تعدّ أضعاف مساحة الفكر العقلاني المستثير؟

لقد قام ابن رشد بتأويل الآيات القرآنية على أساس العقل. فعل ذلك وهو فقيه. فلماذا - إذن - نقوم الآن بإغلاق الأبواب أمام التأويل وننكر على العقل دوره في البحث والتفكير. العقل الذي يعد أشرف ما خلقه الله فينا والذي يعد أعدل الأشياء قسمة بين البشر.

ولا يخالجني الشك لحظة واحدة في أننا لو كنا قد استفدنا من الفلسفة الرشدية لكان قد جنبنا أنفسنا كل فكر زائف. وإذا دافع أناس عن هذا الفكر الزائف الذي يدعو إلى حياة الظلام، فإننا نقول لهم: هل من المعقول ونحن في السنوات الأخيرة من القرن العشرين وأمامنا أوروبا بنهايتها العظمى، هل من المعقول أن نترك نور فلسفة ابن رشد لنرثى في ظلام فكر الغزالي في بعض جوانبه. هل من المعقول أن نترك الانطلاقة الكبرى في فكر ابن رشد، ونفضل عليها القيود والسدود التي نجدها عند ابن تيمية ومن على شاكلته؟.. كلاً، ثم كلاً.

دافع ابن رشد أيضاً ومنذ أكثر من ثمانية قرون عن الفكر الحر، بحيث دعانا إلى فتح النوافذ ودراسة الفكر اليوناني وفكرة كل الشعوب والأمم الأخرى. وأعتقد أننا إذا وضعنا ذلك في اعتبارنا فإننا سنعيش حياة النور والتنوير وبحيث نبتعد تماماً عن الدعوات الصادرة عن جيوش البلاء ومعسكرات الظلام، فلا فكر بدون فتح النوافذ. إن الهواء النقي المتجدد أفضل ألف مرة من الهواء الراكد الفاسد. في الهواء الأول حياتنا نحن العرب. وفي الهواء الثاني حياة الموت والرجعية والظلم. فهل نؤثر ثقافة الظلام على ثقافة النور والضياء؟.. هل

نفضل الموت على الحياة؟.. هل من المعقول ونحن على اعتاب قرن جديد أن ننظر إلى الفكر الأوروبي والذى نعتقد من جانبنا أنه أعظم صور الفكر، هل من المعقول أن ننظر إليه على أنه بضاعة فكرية فاسدة بحيث نقيم بيننا وبينه سداً منيعاً. ارجعوا إلى كتابات مفكري النور والتنوير من أمثال أحمد لطفي السيد وطه حسين وزكي ثجيب محمود، وسترون أنه لا مفر من الترحيب بالفker الأوروبي، الفكر الحر المستثير. أليس من المؤسف أن نجد عند أناس فى بلداننا العربية تحسبهم أساتذة وما هم بأساتذة بل أشباه أساتذة، حديثاً عن الغزو الفكرى. أى غزو هذا الذى يتحدثون عنه. إذا كانوا يقصدون الغزو الفكرى الأوروبي فإننا نقول: مرجحاً بهذا الغزو لأن فيه النور والضياء. فيه الفن الراقى والفكر الجاد والأدب كما ينبغي أن يكون. وماذا ننتظر من أوروبا. هل نطلب منها أن تتف الآن ولعدة قرون حتى تلحق بها كنوع من المشاركة الوجدانية والأخوة فى الإنسانية، أم نطلب من الشعوب العربية - وهذا هو المنطقى - أن تسرع الخطى نحو حياة النور والتقدم وذلك حتى تفعل مثل ما فعلت أوروبا. هل نطلب من القوى أن يصبح ضعيفاً، أم نطلب من الصعيف أن يأخذ بأسباب القوة والتقدم والكمال؟

وفيلسوفنا الشامخ ابن رشد، إذا كان يقف على قمة عصر الفلسفة العربية؛ فإن ذلك يرجع إلى حد كبير إلى حسه النقدى الدقيق. وليتنا نستفيد الآن من دروس الفلسفة النقدية عند ابن رشد. إننا إذا تأملنا بعمق فى الجوانب النقدية عنده فإننا لابد وأن نقول لأنصار الفكر الرجعى فى عالمنا العربى المعاصر: لقد انتهى الدرس أيها الأشباه، وكفانا كلامكم الذى يعدّ تعبيراً عن الإرهاب الفكرى. فعلى أساس الفكر النقدى نناقش الخصم حجة بحجة ولا نقع فى ظلام فكر جماعات التكفير والهجرة ولا أدرى تكفير من؟ وهجرة إلى أين؟... وهكذا إلى بقية الكلمات المتقاطعة التى يعبرون بها عن فكرهم المظلم ودعوتهم الرجعية. وعلى أساس الفكر النقدى عند ابن رشد نقول: إن الإيمان القائم على العقل أفضل من الإيمان القائم على التقليد، فلا وصاية لفرد على فرد، والوصاية هى العقل لأنه الدليل والحججة واليقين. ولو كنا قد استفدنا من دعوات

ابن رشد النقدية لما وقعنا في أسر تلك البنوك والشركات التي تزعم نفسها أنها شركات إسلامية وتختفي تحت شعار الإسلام، والإسلام منها براء. وهكذا إلى آخر الدروس التي يمكن أن نستفيد بها من دعوة ابن رشد النقدية وذلك في عالمنا العربي المعاصر.

ولم يذخر فيلسوفنا جهده في سبيل تعزيز ثقافته الفلسفية عن طريق الأخذ من الفكر اليوناني الغربي. إنه وهو فقيه الفقهاء وقاضي القضاة في بلاد الأندلس لم يجد غضاضة في الاطلاع على أفكار الآخرين من غيربني قومه. لم ينظر إلى الفلسفة على أساس أنها من عمل الشيطان، وذلك على النحو الذي نجده في دعوات بعض معاصرينا اليوم والتي تعدّ تعبيراً عن التخلف الذهني والفقير الشديد في الذكاء. إنه يدعونا إلى حياة الفلسفة والتفلسف كما فعل غيره من فلاسفة العرب في الشرق والمغرب. إنه يدعو إلى مجتمع مفتوح على كل التيات الرأيية. إنه يعبر من خلال فكره عن قوة حضارية خلاقة ويدعو إلى الإمام حيث النور ولا يرجع إلى الوراء حيث الظلام والضياع.

نعم نحن في أمس الحاجة اليوم وأكثر من أي وقت مضى إلى الاستفادة من دروس الفلسفة الرشدية فيها الضياء والنور ولنقم ببحث الناس جمِيعاً في بلداننا العربية على قراءة فلسفة ابن رشد والتعرف على منهجه العقلاني الذي يؤدي إلى التأثير. ولنفعل الآن مثل ما فعلت أوروبا ابتداء من عصر النهضة حين اعتمدت على ابن رشد وفلسفته. ويقيني أننا سنخسر كثيراً جداً إذا أهملنا ابن رشد ومنهجه العقلاني. ومن يحاول التأثير دون الاعتماد على عظيمتنا ابن رشد فوقه ضائع عبثاً.

ونود أن نقف وقفة أطول عند بعض القضايا في الفلسفة الرشدية، والتي سبق أن أشرنا إليها، إذ نجد من الضروري الوقوف عندها ونحن نتحدث عن ابن رشد ومستقبل الفكر العربي.

**ثالثاً - شروح ابن رشد على أرسطو وحقيقة الفلسفة الرشدية:**  
لجد من الضروري القول بأن الدرس للفلسفة الرشدية، يجد أنه من أهم الأشياء أن يوضع في اعتباره أهمية شروح ابن رشد على أرسطو. إنه يعدّ واجباً

علينا عشر المشتغلين بالفکر الفلسفی العربی عدم الاقتصار على مؤلفات ابن رشد التي لا تمثل عندنا غير جانب واحد من فلسفته. أما إذا أردنا الغوص وراء المعانی الباطنة والحقيقة لفلسفته، فلابد لنا من الرجوع إلى شروحه. ودليلنا على ذلك أن الدارس لهذه الشروح يجد أنها قد تضمنت أهم وأكثر عناصر فلسفته. فطالما نجد بين تصاعيفها نقداً حراً جريئاً للمتكلمين وغيرهم من مفكري العرب. وطالما نجد فيها أيضاً دعوة إلى اللجوء إلى البرهان، وتجاوز ما عداه من أساليب إقناعية وخطابية وجدلية.

ولكن قد يقال إن هذه الشروح لا تمثل وجهة نظره الحقيقة، إذ إن العادة قد جرت على أن المفكر حين يؤلف كتاباً يودعه أفكاره الخاصة. وحين يشرح أو يفسر كتاباً لغيره يقتصر على إبراد أفكار واسعة الكتاب نفسه. ولكن ردنا على ذلك أن ابن رشد على وجه الخصوص يختلف تماماً عن ذلك؛ فهو في البداية يبدى إعجابه الشديد بأرسطو وكما سبقنا لهنا بعد قليل، وبعد ذلك نجد بين ثنايا مؤلفاته تأكيداً لما يذهب إليه في شروحه على أرسطو.

وهذا إن دلنا على شيء فإنما يدل على ضرورة الرجوع مباشرة إلى شروح الفيلسوف، بحيث نصلحها إلى مؤلفاته إذا أردنا فهم فلسفته فهماً دقيقاً، بل إن مؤلفاته تعدّ - من بعض الزوايا - أقل أهمية من شروحه.

نوضح ذلك بالقول بأن مشكلة التوفيق بين الدين والفلسفة تعد مشكلة زمانية تاريخية، بمعنى أن فلاسفة العرب كان واجبهم في عصرهم قبل البدء في تحرير نظرياتهم وضع محاولة للتوفيق بين الدين والفلسفة. وهذا هو دافع ابن رشد مثلاً لكتابه «فصل المقال» و«مناهج الأدلة» وهذان الكتابان طالما احتفينا بهما وبالغنا في بيان عمقهما متغافلين عن شروحه. بالإضافة إلى أن كتابه «تهاافت التهاافت» إنما كان الهدف الأساسي منه مجرد الرد على الغزالى، بمعنى أنه يتضمن عرضًا نقدياً.

قلنا إن فيلسوفنا ابن رشد قد أبدى إعجابه بأرسطو. دليل هذا أننا إذا رجعنا

إلى شروحه وبعض تأليفه وجدناه يفضل على جميع الفلاسفة الذين سبقوه والذين أتوا بعده حتى زمان ابن رشد، فهو مثلاً يقول في مقدمة تفسيره لكتاب الطبيعيات: «مؤلف هذا الكتاب أكثر الناس عقلاً هو الذي ألف علوم المنطق والطبيعيات وما بعد الطبيعة، وأكملها، وسبب قولى هذا أن جميع الكتب التي ألفت في هذه العلوم قبل مجىء أرسطو لا تستحق جهد التحدث عنها».

ويقول ابن رشد في مقدمة تلخيصه لكتاب الحيوان لأرسطو: «نحمد الله كثيراً على اختياره ذلك الرجل - أي: أرسطو - للكمال، فوضعه في أسمى درجات العقل البشري والتي لم يستطع أن يصل إليها أي رجل في أي عصر».

ونود أن نشير من جانبنا في معرض حديثنا عن ابن رشد ومستقبل الفكر العربي، إلى أن هذا الإعجاب من جانب فيلسوفنا لم يكن منه مجرد شعور طارئ فحسب، بل نحسب أنه كان صادراً عن عقيدة. ودليلنا على ذلك أن هذا الإعجاب من جانبه قد استحال إلى محاولة لتأييد أرسطو وتبرير أقواله في أكثر نظرياته فهو يتاثر بأرسطو ويرى أنه لم يكن مخطئاً لأنَّه اتبع المنهج البرهاني. وإذا فهمنا ما يعنيه بالبرهان - كما سيتضح بعد قليل - استطعنا القول بلا أدنى تردد أن شروحه هذه تعنى جزءاً لا ينفصل عن نظرياته الفلسفية، بحيث لا يمكن دراسة نظرية من نظرياته إلا إذا استخلصنا فهماً لها وتأويلاً من خلال تلخيصه وشرحه وتفسيره. فهو دائماً ما يعتمد إلى عرض آرائه الخاصة في سياق شروحه. وهو إذا كان يفسر كتب أرسطو ويعلق عليها، فإنه بدوره يتجاوز التفسير والتعليق ويُتطرق إلى بعض القضايا الفلسفية اللاهوتية ولا سيما في معرض رده على الأشاعرة بصفة خاصة، والمتكلمين على وجه العموم. ونستطيع أن نؤكد ذلك من جانب آخر: إننا إذا تعمقنا في شروحه وتلخيصه وجدنا من جانب مغزى غاية في الدلالة، هذا المغزى يتمثل في أنه إذا كان ينقد رأينا من الآراء فذلك لأنه لا يتفق مع فلسفته التي قلنا فيما سبق أنه يؤيدتها تأييداً ظاهراً.

نضرب على ذلك مثلاً واضحاً من تلخيصه لكتاب من كتب أرسطو. يقول

ابن رشد في تلخيص كتاب «السماع الطبيعي» لأرسطو: «إن قصدنا من هذا القول أن نعمد إلى كتب أرسطو فنجرب منها الأقاويل العلمية التي يقتضيها مذهبها، أعني أوثقها، ونحذف ما فيها من مذاهب غيره من القدماء إذ كانت قليلة الإقناع وغير نافعة في معرفة مذهبها، وإنما اعتمدنا نقل هذا الرأي من بين آراء القدماء إذ كان قد ظهر للجميع أنه أشد إقناعاً وأثبت حجة. وكان الذي حركتنا إلى هذا أن كثيراً من الناس يتعاطون الرد على مذهب أرسطو من غير أن يقفوا على حقيقة مذهبة فيكون ذلك سبباً لخفاء الوقوف على ما فيها من حق أو ضده».

يحاول ابن رشد - إذن - الدفاع عن القضايا الأرسطية. وهذا ظاهر ظهوراً بينما من خلال شروحه وتفاسيره ومن خلال مؤلفاته أيضاً. وإذا كما ندعو من جانبنا اليوم إلى منهج جديد يتمثل في الاعتماد - كما قلنا - على شروحه بصفة خاصة فإن تحت يدنا الكثير من النصوص التي تنهض دليلاً على تأييد دعوتنا اليوم وقد آن لنا عشر المشغلين بالفلك الفلسفى العربى أن نبحث فى فلسفة ابن رشد بحثاً ينظر إليها من منظور يختلف عن ذلك المنظور الذى بحثت فلسنته على أساسه، وهو ذلك المنظور التقليدى الذى يبحث فيها من خلال مؤلفاته كفصل المقال ومناهج الأدلة وتهافت التهافت، من خلال بيان مدى اتفاقها أو اختلافها مع الجانب الدينى.

#### رابعاً - طريق البرهان:

إذا كان ابن رشد - كما اتضحت لنا - يؤيد أرسطو دون غيره، فإن سبب ذلك أنه يحاول الارتفاع إلى مستوى البرهان. ومحاولته الارتفاع إلى هذا المستوى البرهانى هو الذى جعله ينقد المتكلمين تارة والفارابى وابن سينا تارة أخرى، مبيناً أن الكثير من أقوالهم لا تعدو كونها طرقاً إقناعية أو على أحسن الفروض طرقاً جدلية، وكل من الطريقتين تعدان في مرحلة أدنى من مرحلة البرهان.

نقول هذا اليوم ونؤكد على قولنا هذا، وطالما قلنا إن هناك الكثير من النصوص التي تقطع بذلك قطعاً لا مجال للشك فيه. فهو يقول في تفسيره لكتاب «ما بعد الطبيعة» لأرسطو: «فليس بواجب أن نفحص فحصاً بالغاً عن

**أقاويل الذين حكمتهم شبّهة بالزخاريف، بل ينبغي أن نفحص ونسأل الذين قالوا ما قالوا بالبرهان».**

وإذا قال قائل بأن هذا القول في مدلوله يعد قولًا أرسطيًّا، فإننا من جانبنا نسوق قولًا من «تهافت التهافت» لابن رشد يؤيد المطلب فيلسوفنا إلى البرهان. فهو يقول: «أعني بالحكمة النظر في الأشياء بحسب ما تفضيه طبيعة البرهان». كما يقول في معرض تفضيله الطريق البرهاني على ما عداه من طرق أخرى: «إن الأقاويل البرهانية قليلة جداً حتى إنها كالذهب الإبريز من سائر المعادن والدرّ الخالص من سائر الجواهر»، كما يقول فيلسوفنا أيضًا - في معرض رده على الغزالى -: «إن الفلاسفة يبحثون على أساس هذا البرهان، فهم قد طلبوا معرفة الموجودات بعقولهم لا مستندين إلى قول من يدعوهم إلى قبول قوله من غير برهان، بل ربا خالفوا الأمور المحسوسة».

ابن رشد يقول هذا في مؤلفاته. وقد استفاد ذلك كله من خلال شروحه لمؤلفات أرسطو. استمع إليه يقول في تفسيره لكتاب «الميتافيزيقا» لأرسطو - في معرض رده على علماء الكلام الذين هم أساساً، فيما يرى، أهل جدل لا برهان - يقول ابن رشد: «فإنه لما كان هذا العلم يقصد به نصرة آراء قد اعتقدوا فيها أنها صحاح، عرض لهم أن ينتصروها بأى نوع من الأقاويل اتفق، سوفسطائية كانت، جاحدة للمبادئ الأولى أو جدلية، أو خطابية، أو شعرية، وصارت هذه الأقاويل عند من نشأ على سماعها من الأمور المعروفة بنفسها»<sup>(١)</sup>.

ونستطيع أن نستخلص من ذلك كله أن ابن رشد ينقد طريقين، ويرتضى لنفسه طريقاً ثالثاً فهو ينقد الأدلة الخطابية - وهذا هو الطريق الأول - لأنها جعلت لأهل الإقناع الذين يسلكون المسلك الإقناعي في جوانب بحثهم واعتقادهم.

وهو ينقد أيضًا الأدلة الجدلية، وهذا هو الطريق الثاني - إذ إنها خاصة

(١) انظر تفصيل ذلك كله في كتابنا «التزعة العقلية في فلسفة ابن رشد»، ص. ٥ وما بعدها، وكتابنا «المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد»، وكتابنا «تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية»، وأيضاً كتابنا «ثورة العقل في الفلسفة العربية».

بالمجدلين أصحاب علم الكلام. ونقده لهم أعنف من نقه لأصحاب المسلك الإقناعي. فهم لم يقفوا عند حدود الأدلة الإقناعية وما فيها من بساطة، كما لم يستطيعوا الصعود إلى مستوى البرهان، بل نقدوا مسلك كل من أهل الإقناع والفلسفه.

أما الطريق الثالث - وهو كما قلنا أن ابن رشد يرتضيه لنفسه - فهو طريق البرهان وهو عنده خاص بالفلسفه، أو ينبغي أن يكون كذلك. وابن رشد يؤيد المسلك البرهاني أو القياس البرهاني لأنه فيلسوف أصلًا. والمبادئ التي يتلزمها أهل البرهان هي المبادئ العقلية والمنطقية التي لا يستطيع أى فيلسوف التخلص منها في بحثه عن قضایا الفلسفه.

إذا رجعنا إلى تلخيص ابن رشد لبرهان أرسطو، وجدنا ابن رشد يقول: «إن البرهان يقرر أننا نعلم الشيء علمًا حقيقیاً متى علمناه لا لأمر عارض على نحو ما يفعل السوفسقائيون بل متى علمناه بالعلة الموجدة لوجوده، وعلمنا أنها علتة وأنه لا يمكن أن يوجد دون تلك العلة».

كما يذهب إلى أنه إذا كان من الضروري أن يفيد البرهان علم الشيء على ما هو في الوجود بالعلة التي هو بها موجود، إذ كانت تلك العلة من الأمور المعروفة لنا بالطبع، فإنه يجب أن تكون مقدماته صادقة، وأوائله، وغير معروفة بحد أوسط، وأن تكون أعرف من التبيبة وأن تكون علة التبيبة بالوجهين جمیعاً: أي: علة لعلمنا بالتبيبة وعلة لوجود ذلك الشيء المتبع نفسه.

بالإضافة إلى أن هذه المقدمات تعرف بالعقل وهو الذي يدرج أجزاء القضية المعروفة بنفسها، دليل هذا أن التبيبة الضرورية - فيما يرى ابن رشد - لا تكون إلا عن مقدمات ضرورية.

وإذا كان من شرط العلم الحق أن تكون التبيبة ضرورية، فإنه يجب أن تكون مقدمات البرهان ضرورية - أي: غير مستحيلة ولا متغيرة.

#### خامساً - العلاقات بين الأسباب والمسببات:

قلنا إن ابن رشد قد بحث في مجالات وموضوعات عديدة، وإذا أردنا أن

نتقل إلى البحث في الوجود عند ابن رشد وجدنا أنه كما انتصر للعقل في بحثه في المعرفة، فإنه فعل ذلك حين بحث في الوجود، لقد ابتعد ابتعاداً تاماً عن كل رأى لا يتفق مع العقل.

وإذا كان البحث في الوجود يعدّ بحثاً متشعب الجوانب، فإننا سنقتصر على بعض الشرائح أو الجوانب من جوانب بحثه في الوجود.

فالواقع أن الدارس للفكر الفلسفى العربى يلاحظ أن المفكرين الذين يتوجهون اتجاهًا عقليًا كابن رشد يقررون أن العلاقات بين الأسباب والمسبيات تعد علاقات ضرورية، ولكن المفكرين الذين لا يعتمدون على العقل كالأشاعرة والغزالى يذهبون إلى أن العلاقات بين الأسباب والمسبيات تعد علاقات غير ضرورية بل ترجع إلى مجرد العادة. والله تعالى قادر على خرق العلاقات بين الأشياء لأنه تعالى يؤثر في الأشياء بطريقة مباشرة وإرادته مطلقة غير مقيدة بضروريات فكل شيء ممكن بالنسبة له تعالى وكل حركة وكل تغيير مصدرها الله. ومعنى هذا أن نفي القاعدة السببية يعد مبدأ من مبادئ الأشاعرة، بدليل ذهابهم إلى أن الله إذا أراد تغيير النظام الذي يبدو لنا في الكون لاستطاع ذلك، وبدل العادة وخلق عرضاً بدلاً من عرض آخر، هذا يؤدي بدوره إلى حدوث معجزة، إذ المعجزة ما هي إلا خرق للعادة.

هذه أدلة تنهض على نفي القاعدة السببية، أي: عدم الاعتراف بالعلاقات الضرورية المحددة المعينة بين الأسباب ومسبياتها. وهم لهذا يؤكدون باستمرار عمل ما يسمونه بالعلة الأولى، أما ما يسمى بالعلل القريبة فإنهم لا يعترفون بها، إذ من الممكن أن يحدث الشيئ برغم عدم تناول الطعام ومن الممكن أن يحدث الجوع رغم تناول الطعام، وهكذا إلى آخر هذه الأمثلة، ومعنى هذا أن ما يبدو من عمل العلل القريبة يعد من قبيل الوهم، لأن الله هو الذي يخلقها كما يخلق لنا ما يظهر من آثارها.

وإذا كان الأشاعرة يذهبون إلى نفي القاعدة السببية، فإن الغزالى قد تأثر بهم أكبر تأثر، بحيث إن موقفه في هذا المجال يعد موقفاً أشعرياً قلباً وقالباً. فهو قد

سار على نهج طائفة من كبار الأشاعرة كأبي الحسين الأشعري والباقلاني، فيما يختص بقولهم إن الاقتراب بين ما يعرف بالسبب وما يعرف بالسبب، إنما هو اقتران مردُه إلى العادة، لا إلى الضرورة العقلية.

وقد عرض الغزالى موقفه الذى سار فيه على نهج الأشاعرة، فى العديد من كتبه كالمقذ من الضلال وتهافت الفلسفه، لكي يبين لنا أنه من الجائز مثلاً وقوع الاتصال بين القطن والنار دون حدوث احتراق أو تحول القطن إلى رماد محترق دون ملاقاة النار.

هذا عن التيار الأشعري الذى تابعه الغزالى، فما هو موقف فيلسوفنا ابن رشد؟

لقد اهتم ابن رشد اهتماماً كبيراً بالبحث فى هذا المجال لأنه يتعلق تعلقاً تماماً ببنظرته إلى الوجود. ونستطيع أن نقول إن نظرة ابن رشد لمشكلة السببية تعد - كما سبق أن ذكرنا - انتصاراً للعقل، ويتمثل هذا الانتصار للعقل سواء فى الجانب الندى الذى اهتم فيه ابن رشد بفقد الأشاعرة والغزالى، أو فى الجانب الإيجابى الذى عبر فيه عن موقفه. ولنقف الآن وقفة قصيرة عند هذا المجال، مجال السببية عند ابن رشد، حتى يتبيّن لنا كيف انتصر ابن رشد للعقل.

لقد كان ابن رشد حريصاً على نقد رأى الأشاعرة الذين لم يعترفوا - كما ذكرنا - بالعلاقات الضرورية بين الأسباب ومسبياتها. إن أقوالهم في نظره تعدّ أقوالاً سوفسطائية ومخالفة لطبيعة الإنسان في اعتقداته وفي أعماله. ومن هنا يكون إنكار وجود الأسباب الفاعلة التي شاهدها في المحسوسات إنما هو من قبيل الأفعالسوفسطائية.

ولكن ماذا يعني ابن رشد بالأقوال أو الأفعالسوفسطائية حتى ينقد الأشاعرة؟

إنه يعني أننا نتصرف في حياتنا بناء على أن لكل شيء طبيعة ثابتة. فطبيعة الماء هي البرودة وشرب الماء لابد أن يؤدي إلى الارتواء. فإذا قلنا أنه لا توجد علاقات ضرورية بين الماء والارتواء، أو بين النار والحرارة، فإن هذا يعني أن أقوالنا لا تتفق مع تصرفاتنا وأفعالنا.

ومن هنا يذهب ابن رشد إلى أننا نجد لكل شيء طبيعة خاصة وفعلاً معيناً. فالنار مثلاً إذا قربت من الشيء القابل للاحتراق ولم يكن هناك عائق يعوقها عن الاحتراق، فإن هذا يؤدي إلى الاحتراق ضرورة.

ونود أن نشير إلى أن ابن رشد يبين لنا أن موقفه يعد موقعاً متفقاً مع الدين إذ إن الاعتقاد بالعلاقات الضرورية بين الأسباب والمسبيات، والاعتقاد بأن لكل شيء طبيعة معينة وخاصية محددة، سيؤدي بنا إلى أن نتعرف على الحكمة الإلهية والعناية الغائية في هذا الكون. يقول الله تعالى: «**صُنْعَ اللَّهُ الَّذِي أَنْقَنَ كُلَّ شَيْءٍ**» [النمل: ٨٨]، ويقول تعالى: «**مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاقُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُورٍ**» [الملك: ٣].

قلنا إن نظرة ابن رشد في هذا المجال تعد انتصاراً للعقل، إذ إنه بعد أن قرر أن العلاقات بين الأسباب والمسبيات تعد علاقات ضرورية، ذهب إلى أن من يلغى الأسباب ولا يؤكد على وجودها فإنه يلغى العقل الذي يدلنا على أسباب الموجودات، إذ إن العقل ليس شيئاً أكثر من إدراك الموجودات بأسبابها ومن رفع الأسباب فقد رفع العقل.

وبهذا يتنتهي ابن رشد إلىربط بين السبب والعقل. فالحكمة هي معرفة الأسباب التي تقوم على منطق العقل. ومن هنا لا تكون الآراء التي ارتضتها الأشاعرة لأنفسهم معبرة عن العقل وهذا السبب الرئيسي الذي دفع ابن رشد إلى نقد موقفهم وكل موقف يشابه موقفهم؛ معتبراً عن انتصار العقل في هذا المجال من المجالات الفلسفية التي يبحث فيها.

### **سادساً - قدم العالم:**

هذا عن مشكلة العلاقة بين الأسباب والمسبيات، فإذا انتقلنا إلى مثال ثان من بين عشرات الأمثلة التي تنهض على تأييده الاتجاه الأرسطي ومحاولة الوصول إلى الطريق البرهانى اتضحت لنا ضرورة الرجوع إلى شروحه بصفة خاصة.

هذا المثال يبدو في أداته على قدم العالم والتي فند بها اعترافات الغزالى التي تقوم على القول بحدوث العالم.

ففي الدليل الأول نراه يؤيد مواقف الفلاسفة ويقيم دليله في فكرة الحركة الأرسطية. وهو بذلك قد ابتعد عن الطريق الجدلی والإقناعی حتى يصل إلى مرتبة البرهان بحيث يبدو لنا أن مفتاح فلسفة ابن رشد كلها إنما يتمثل في هذه التفرقة بين الطرق الثلاثة مختاراً منها الطريق الثالث الذي يعدد أكثر الطرق سمواً ويفيتنا وهو طريق البرهان، كما قلنا.

أما الدليل الثاني فيقيمه على فكرة الزمان. وإذا تعمقنا في دراسة هذا الدليل وجدنا تأثراً بارسطو إلى حد كبير. إذ إنه يربط دائمًا بين آراء أرسطو وآرائه هو في الطبيعة الضرورية للكل موجود.

وفي الدليل الثالث يناقش فيلسوفنا فكرة الإمكان أو الاحتمال ويدرك إلى دفعها تماماً. وهو يتساءل عن المبرر والباعث على تجدد الموقف بالنسبة للذى لا يتغير أبداً.

أما في الدليل الرابع والأخير فنجد أنه يناقش فكرة وجود مادة أو محل قابل للشيء الممكن ذاهباً إلى أنه لا يمكن أن يتكون شيء عن لا شيء فإن معنى التكون هو انقلاب الشيء وتغييره مما هو بالقوة إلى ما هو بالفعل. ولذلك لا يمكن أن يكون عدم الشيء الذى يتحول وجوداً ولا هو الشيء الذى يوصف بالكون؛ أعني الذى نقول فيه إنه يتكون.

#### خاتمة:

إذا كنا نتحدث اليوم عن قضایا كالتراث والأصالة والمعاصرة والتجدد، و موقفنا من الحضارة الغربية، و موقفنا من العقل وعلاقته بتراث الأقدمين، أقول إذا كنا نتحدث اليوم عن هذه القضایا والجوانب، فإنه من الضروري - فيما أرى من جانبي - الرجوع إلى تراث هذا الفيلسوف ابن رشد، إذ إنني أعتقد أن الآراء التي قال بها تفيينا غایة الفائدة في تحديد موقفنا من أكثر هذه القضایا.

لقد قدم لنا هذا المفكر العملاق نسقاً فلسفياً محكمًا، يعدّ تعبيراً عن ثورة

العقل وانتصاره، ويدل في التوصل إلى الآراء التي يتكون منها نسقه الفلسفى جهدًا، وجهدًا كبيراً. وإذا كانت بعض آرائه قد لاقت الكثير من أوجه المعارضة سواء في أوروبا أو في بلداننا العربية فإنها قد لاقت الإعجاب أيضًا. لأن هذه المعارضة في حد ذاتها تعد دليلاً، ودليلًا قوياً، على أن آرائه كانت وما زالت آراء حية تعبّر عن فكر مفتوح لا فكر مغلق؛ وكان ابن رشد بهذا كله جديراً بأن يدخل تاريخ الفكر الفلسفى العالمى من أوسع وأرحب أبوابه.

ويقيني أن أي دارس لتاريخ الفلسفة العربية لن يكون بإمكانه - إذا كان منصفاً وموضوعياً في أحکامه - تخطى أو تجاوز آراء هذا الفيلسوف الممتاز التفكير سواء في جانبها النقدي أو جانبها الإيجابي. هذا الفيلسوف الذي قدر له أن يكون آخر فلاسفة المغرب العربي، بل آخر فلاسفة العرب، بالمعنى الدقيق لكلمة «الفلسفة»، وكلمة «الفيلسوف».

وإذا أردنا أن نبحث عن نقطة انطلاق لما نتحدث عنه اليوم من قضايا الأصالة والمعاصرة، وإذا أردنا وصل ما انقطع، أي أن نجد - مستقبلاً - فلاسفة في وطننا العربي، فلا مفر - فيما يبدو لنا - من تدبر آراء ما زلنا في القرن العشرين في حاجة ماسة إليها.

ويكفى فيلسوفنا فخرًا أن فلسفتنا كانت معبرة عن عظمة الفكر التي تتلاشى أمامها ولا تقترب منها أي عظمة أخرى. يكفى فيلسوفنا فخرًا أن فلسفته لم تكن محصورة في نطاق العلاقة بين الدين والفلسفة، وكأنه أدرك أنه يجب النظر إلى الفكر الفلسفى في حد ذاته، بصرف النظر عن اقتراب هذا الفكر أو ابعاده عن موضوع العلاقة بين الدين والفلسفة.

إننا إذا نظرنا إلى ابن رشد كمجرد فيلسوف إسلامي، فإن هذه النظرة تعد خاطئة قلبًا وقالبًا ولا يصح أن نقلل من أهمية نقده للغزالى، وكيف أن منطلقات ابن رشد تختلف اختلافاً جذرياً عن منطلقات الغزالى، فإذا حصرنا فلسفتنا ابن رشد في نطاق التوفيقى فكيف نبرر - إذن - هجوم الغزالى ولجوئه إلى تكفير الفلسفه ؟

إن ابن رشد إذا كان قد استفاد من فلاسفة اليونان وفلسفه العرب في المشرق

العربي وفي المغرب العربي، الذين سبقوه ومهدوا له الطريق، طريق العقل، إلا أنه قدم لنا مذهبًا لا نستطيع أن نقول إنه يعد مجرد صدى لآراء من سبقوه، بل كان تعبيرًا من جانبه عن آراء فريدة ودقيقة وناضجة صادرة عن منهج ارتضاه لنفسه هذا الفيلسوف الذي يعد - فيما نرى من جانبنا - أكبر عميد للفلسفة في بلاد المشرق والمغرب معًا وصاحب اتجاه يقوم على إعلاء كلمة العقل فوق كل كلمة.

إننا يجب أن نأخذ عظة من التاريخ، أي: الرابط بين تقدم أوروبا وفكرة ابن رشد من جهة، وتأخر العرب والشرق وفكرة الغزالي من جهة أخرى. فهل استفدنا جيداً من هذا الدرس؟ .. واقعنا الفكرى اليوم يقول إننا لم نستفدي شيئاً.

إن عالمنا العربي اليوم من مشرقه إلى مغاربه تسوده وتسيطر عليه اتجاهات غير عقلية، اتجاهات تدخل في مجال اللامعقول، وما أحوجنا إلى أن نتذكر تماماً دروس أعظم فلاسفة العقل عند العرب على وجه الإطلاق، وهو فيلسوفنا ابن رشد.

إننا نعاني اليوم من فقر فكري واضح، نعاني من جدب عقلى، وأعتقد اعتقاداً راسخاً أنه بالإمكان تجنب هذا الفقر الفكري والابتعاد عن حالة الجدب العقلى بالرجوع إلى فلسفة ابن رشد التي كانت معبرة كما قلت عن ثورة العقل، مؤيدة لانتصار العقل.

لقد ترك لنا ابن رشد كتاباً ورسائل في مجال الفقه، وقد بحث في مجال الفقه من خلال منظور عقلاني. وقد آن لنا الآن - بعد أن وصلنا إلى حالة من التخلف الفكري - الرجوع إلى آرائه الفقهية، أو على الأقل الاستفادة من منهجه في هذا المجال.

لقد اشتغل ابن رشد بالطب وترك لنا أكثر من كتاب ورسالة وقدم لنا الكثير من الآراء العلمية في هذا المجال، وإقادام ابن رشد على التأليف في مجال الطب يدل على أنه كان يعتز بالعلم وما أحوجنا أن نستفيد من دفاعه عن العلم، فإن هذا أفضل لنا. إننا لو كنا فعلنا ذلك لما وجدنا ما يشبع الآن في عالمنا

العربي من تيارات تسخر من العلم، تسخر من الحضارة. إن هذه التيارات الخرافية واللاعقلانية إذا قُدر لها الاستمرار والنمو، فسوف تصبح أضحوكة بين الأمم.

أقول: إننا الآن في أمس الحاجة إلى الاستفادة من دعوة ابن رشد إلى الانفتاح على أفكار الأمم الأخرى. عار علينا الاستماع إلى تلك الدعوات التي تصدر الآن عن بعض العقول الضيقة، عقول العصر الحجري، التي تصف لنا أفكار الأمم الأخرى بأنها تعد كبحر من الظلمات. نعم ما زلنا نجد بيننا في بلداننا العربية وفي الوقت الذي نحن في أمس الحاجة إلى الانفتاح على علم الغرب وحضارة الغرب، أقول: ما زلنا نجد بيننا من يصور لنا الانفتاح الفكري وكأنه كفر، فهل بعد هذا نطبع في التقدم، أى تقدم؟!

إنني أعتقد اعتقاداً راسخاً أننا لو كنا قد استمعنا إلى صوت العقل، صوت المنطق، صوت ابن رشد وهو ينادي في كتبه بوجوب الإقبال على علوم الآخرين، وما كان منها صواباً قبلناه منهم، وما كان منها ليس بصواب نبها إليه، لكان الحال غير الحال، هذا ما قاله لنا ابن رشد وينبغى أن نستوعب هذا الدرس جيداً. ومن الغريب أن هذا الصوت قد انطلق منذ أكثر من ثمانية قرون من الزمان، ولكننا صيغنا آذاناً عن الاستماع إليه حتى وصلنا إلى هذه الحالة التي يرثها لها.

نعم لقد حذرنا ابن رشد من كل دعوة لا تقوم على العقل. ونبها إلى مغالطات الأشاعرة مثلاً كفرقة من الفرق الكلامية التي تعد مسؤولة عن طرح العقل جانباً بل السخرية منه. فهل نفهم الآن ما نبها إليه. إننا لم نفهم شيئاً فوقعنا فيما وقعنا فيه من الابتعاد عن العقل، وإذا ابتعدنا عن العقل فمعنى ذلك الوقوع في اللامعقول، بل أقول: الواقع في الخرافية والأساطير.

إننا اليوم إذا كنا بين أمرين لا ثالث لهما: إما الاحتكام إلى العقل وجعله الدليل والرائد، أو اللجوء إلى اللامعقول والخرافة، فيقيني أننا لابد وأن نختار الطريق الأول الذي دعانا إليه ابن رشد منذ أكثر من ثمانية قرون، دعاانا

إلى هذا الطريق منبهًا ومحذرًا من مخاطر الطريق الثاني، الطريق المظلم، الطريق المسدود، الطريق المغلق.

وإذا أردنا لأنفسنا الحياة، إذا أردنا تجديد فكرنا الفلسفى والعربى، فينبغي علينا أن نستمع إلى صوت ابن رشد، صوت الأستاذ، صوت عميد الفلسفة العقلية فى عالمنا العربى.

إن عميد الفلسفة العقلية فى بلداننا العربية ابن رشد يجب أن يعرفه كل عربي وعار علينا نحن العرب إذا جهلنا فكرة من أفكاره، وهل يمكن أن نتصور الجيلizia يجهل أشعار شكسبير، وهل يمكن أن نتصور فرنسيًا يجهل فكر ديكارت وفولتير.

غير مُجد في ملئي واعتقادى: أن نتحدث عن قضايا كالتنوير والغزو الفكري والإرهاب والتطرف، ونحو لا ندرى أن ابن رشد من خلال كلماته وكتبه قد وضع لنا دستورًا فكريًا محدد المعالم والنقط.

من الواجب علينا ونحن نحتفل بذلك أنه نقوم بتحقيق ما لم يتحقق من كتبه ونبذل أقصى جهدنا في تبسيط هذه الكتب بحيث تدخل في إطار مناهج التعليم الثانوى ومناهج جامعاتنا العربية. هل يمكن أن نتصور طالبًا أوربىًا في مدرسة من المدارس يجهل أفكار مفكريه العظام. إن ابن رشد لم يقل بما قال به، لكنه يوضع في روايا النسيان والإهمال، بل إن فكره يعد الضياء والنور، إنه كالمنارة التي نهتدى بها في ظلمات الليل. وإذا لم نبادر بغرس مبادئ ابن رشد التنويرية العقلية النقدية في نفوس وعقول أبناء أمتنا، فإنه ستلحقنا لعنة الفلسفه في كل زمان وكل مكان.

يجب أيضًا - ونحن نحتفل بذلك - أن نقوم بتصحيح الأحكام التي أطلقها على ابن رشد مجموعة من أشباء الباحثين والذين يتحدثون عن التنوير وهم لا يتصرفون إلا من خلال بحر الظلمات والعياذ بالله. مجموعة من الدارسين تحسبهم أساتذة وما هم بأساتذة، بل أشباء أساتذة.

أليس من مصابيح الزمان أن يجهل بعضنا فكر ابن رشد. أليس من الكوارث

أن نلقى نحن العرب العديد من الأحكام الخاطئة قلبًا وقالبًا حول أفكار ابن رشد؟

يجب علينا - ونحن نحتفل بذكراه - أن نقوم بدراسة تحليلية لكل فكرة من أفكاره - وما أعظمها وما أروعها - بحيث نربط بين أفكاره، وبين مشكلاتنا الفكرية والاجتماعية التي تحدث عنها في وقتنا الراهن. وأقول: إننا إذا أردنا لأنفسنا أيديولوجية عربية معاصرة، فلنبدأ من حيث انتهى ابن رشد آخر فلاسفة، بحيث نحاول وصل ما انقطع، وحتى نجد فلاسفة - مستقبلاً - بعد انقطاع وجود الفلسفه في عالمنا العربي طوال ثمانية قرون.

يجب أن نلتئف كمفكرين عرب حول أفكار ابن رشد، ونقدم مشروعًا فكريًا ضخمًا لمستقبل حياتنا من خلال اتجاهه ورؤيته التنموية الثاقبة. من الواجب على مفكري العرب الإسهام في هذا المشروع بحيث نتعاون معًا، لا أن يختلف الواحد منا مع الآخر. وقد صدق توفيق الحكيم حين قال - على صفحات جريدة الأهرام - إننا يجب أن نكون كمجتمع النمل نتعاون معًا ولا يصبح أن نكون كمجتمع الصراصير يتنازع كل صرصور مع الآخر.

نعم يجب أن ندرس أفكاره ونحدد مواضع الاستفادة منها في حياتنا الأدبية والفكرية. ويقيني أننا سنجد مثاث الأفكار التي قال بها ابن رشد وكأنه ما زال موجودًا في عصرنا الآن. ولم لا؟ وهو المفكر العظيم الذي يرى المستقبل، والذي يجسّد أمامه مشكلات الماضي وكيف نقوم بحلها. لم يكن صاحب عبارات خطابية إنسانية بل إن لغته كانت لغة علمية دقيقة. جمع بين كونه فقيهاً وقاضياً وطبيباً ومفكراً وفيلسوفاً. إنه الكل في واحد. دعانا إلى تأويل النص الديني لأنّه وضع يديه على أسباب تخلف العرب حين وقفوا عند النص ولم يربدوا لأنفسهم أن يقوموا بتأويل النص عن طريق العقل، العقل الذي خلقه الله فيما، وبعد أعدل الأشياء قسمة بين البشر.

يجب أن نقيم المهرجانات تخليداً لذكراه، بحيث نجتمع نحن العرب حول أفكاره في وحدة واحدة. إن هذا هو الطريق إلى المستقبل، الطريق الذهبي، الطريق الذي وإن كان شاقاً إلا أننا سنجد له في النهاية مليئاً بالورود والزهور. إنه

الطريق إلى حل كل مشكلاتنا السياسية، لأن العروبة ثقافة قبل أن تكون سياسة.

إنها دعوة من جانبي أرجو أن تجد صداقها في عقول ووجدان أمتنا العربية من مشرقها إلى مغribها. دعوة نقول بها ونحن نحتفل بذكرى ابن رشد، أعظم فيلسوف من فلاسفتنا نحن العرب، فهل يا ترى ستجد دعوتنا صداقها في أيامنا التي نحيها وعصرنا الذي نعيشه؟

إننا ما زلنا حتى الآن نبحث في تفريعات وشروح وهوامش كتب بعض أناس على درجة كبيرة من التخلف العقلي وتحجّر الفهم، ويقيني أننا إذا استمعنا جيداً إلى نصيحة فيلسوفنا ابن رشد باللجوء إلى التأويل بكل ما تملك من طاقة ذهنية. لو أدركنا جيداً أبعاد الدرس الذي يلقيه علينا هذا الفيلسوف العملاق، لجنبنا أنفسنا كل فهم ضيق للقضايا والمشكلات الدينية ولكن أكثرهم لا يعلمون. أليس مما يدعو إلى الأسف والأسى أن يحاول بعض أشباه الدارسين حشر بعض العلوم كعلم أصول الفقه داخل إطار الفلسفة العربية.

وإذا كنا نجد دعوة إلى التأويل وإطلاق العنان للعقل في فلسفة ابن رشد، فإننا نجد دعوة من جانبه إلى الالتزام بالعلم وقوانينه وما أحرانا أن نستفيد من دعوته هذه وخاصة بعد شیوع الخرافات والتفكير اللاعقلاني حتى بين كثير من مثقفي الأمة العربية للأسف الشديد. لقد كان ابن رشد طيباً وترك لنا كتابه «الكليات في الطب»؛ ومن هنا فقد كان متوقعاً من جانبه الالتزام بالعلم ومنهجه وبالتالي الرد على الأشاعرة والغزالى من بينهم. إن فكر الأشاعرة قد يؤدي إلى الالتزام باللامعقول إلى أقصى درجة وأيضاً فكر الغزالى الذى كان عدواً لدوડاً للفلاسفة ولا أدرى كيف يقول عنه البعض من أنه كان فيلسوفاً وهو - عن طريق فكره - يعد، فيما أرى، خارجاً تماماً عن دائرة الفلسفة والفلسفه.

إنني أعتقد أننا إذا التزمنا بأبعد المنهج النقدي عند ابن رشد فسيصبح حالنا مستقبلاً غير حالنا الآن سواء في مجال الأدب أو مجال الفكر وغيرهما من المجالات. وعلى القارئ العزيز أن يقارن بين أبعاد الحركة النقدية في أوروبا وما نجده الآن في بلداننا العربية وسيدرك تمام الإدراك أسباب تقدمهم وأسباب

ركودنا وتخلفنا. سيعلم تماماً أسباب وجود مذاهب أدبية وفلسفية لديهم، وعدم وجودها لدينا منذ وفاة ابن رشد آخر فيلسوف عربي أحبته أمتنا العربية.

لقد كان ابن رشد حريصاً على التزود من كافة الثقافات، سواء كانت ثقافات عربية داخلية أو كانت ثقافات أجنبية يونانية، ولم يقم بالهجوم على الثقافات الغربية الأجنبية لمجرد أنها أتت في بلاد الفرنجة، وهذا يدل على عقليته المفتوحة. ويقيني أننا الآن وأكثر من أي وقت مضى في أمس الحاجة إلى أن نفعل مثل ما فعل ابن رشد. إننا لو كنا قد فعلنا مثل ما فعل منذ ثمانية قرون لكننا قد وجدنا بيتنا في عالمنا العربي أكثر من فيلسوف، ولكننا قد تقدمنا خطوات نحو الطريق إلى العالمية وهذا أفضل لنا من الدوران حول المحلية المصرفة في محليتها. أليس مما يدعو إلى الأسف أننا حتى الآن لم نفتح على الفكر اليوناني بمثل الدرجة التي قام بها ابن رشد منذ ثمانية قرون. إننا حتى الآن في عالمنا العربي لا نجد ترجمات عربية لبعض أمهات الفلسفة اليونانية وعلى رأسها كتاب «الميتافيزيقا» لأرسطو. بل إن المصيبة الكبرى أن أكثر مؤلفاتنا في مجال الفلسفة اليونانية تعد جهلاً على جهل لأنها تقوم على التسرع وليس النظرة النقدية العميقية.

إننا في ذكرى وفاة فيلسوفنا العملاق ابن رشد نود أن نركز على القول بضرورة الاستفادة من تراث عميد الفلسفة العربية في حياتنا المعاصرة. أقول هذا من جانبي بعد معايشتي لتراث ابن رشد أكثر من أربعين عاماً وبعد أن وجدت دروساً في فلسفته نحن في أمس الحاجة إليها الآن رغم تباعد الزمان. فلتتوجه جميعاً كمثقفين عرب إلى الاستفادة من دروس فلسفة ابن رشد وما أعظمها وما أعمقها، بحيث نبتعد تماماً عن الاتجاهات الخرافية التي تمثل في الحديث عن الغزو الفكري، والهجوم على الحضارة الأوروبية. لقد قال ابن رشد بأرائه لكي تستفيد منها ولا نلقى بها في زاوية الإهمال والنسيان. فمرحباً بفلسفة ابن رشد وتحية من جانبنا لفكرة الحالد في هذه الأيام التي نعيش فيها ذكراه. تحية لفكرة ونحن نتحدث عن مستقبل الفكر العربي.





## بعض مراجع الدراسة

- الفارابى: كتاب الحروف - طبعة بيروت.
- ابن سينا: الإشارات والتنبيهات - طبعة القاهرة.
- الغزالى: تهافت الفلسفه - طبعة بيروت.
- ابن رشد: تفسير كتاب ما بعد الطبيعة لأرسطو - طبعة بيروت.
- ابن رشد: فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال.
- محمد إقبال: تجدید التفکیر الدينى فی الإسلام - طبعة القاهرة - الترجمة العربية.
- زکی نجیب محمود: تجدید الفكر العربي - القاهرة.
- جمال الدين الأفغاني: الرد على الدهريين - القاهرة.
- القاضى عبد الجبار المعتزلى: كتاب المعنى فی أبواب التوحيد والعدل - القاهرة.
- ابن باجه: تدبیر المتوحد - طبعة بيروت.
- عاطف العراقي: ثورة العقل فی الفلسفة العربية - دار المعارف - القاهرة.
- عاطف العراقي: المنهج النقدي فی فلسفة ابن رشد - دار المعارف - القاهرة.
- عاطف العراقي: العقل والتنوير فی الفكر العربي المعاصر - دار قباء - القاهرة.
- عاطف العراقي: الفلسفة العربية والطريق إلى المستقبل - دار الرشاد - القاهرة .
- محمد عبده: الإسلام دین العلم والمدنية - تحقيق ودراسة: عاطف العراقي.
- طه حسين: من بعيد.

Aristotle: The Logic - London.  
Brehier: La philosophie du moyen age - Paris.  
Gauthier; Ibn Rochd (Averroes), paris.  
Gilson: History of christian philosophy. London.  
Munk: Nélanges de philosophie Juive et Arabe, paris.  
plato: The republic. English translation. London.  
Renan; A verroes et l'averroisme, Paris.  
Russell (B); History of western philosophy. London.  
Taylor (H.O): The mediaeval mind. Harvard.  
Wulf: History of Mediaeval philosophy, London.



## الفصل الثاني

# تراث ابن رشد برؤيه أقليه (\*)

ويتضمن هذا الفصل :

- أлем مؤلفات ابن رشد.
- بذورة الرجوع إلى الشروح وعجم الاقتصر على المؤلفات.
- رؤية ابن رشد العقلانية من خلال شروحه وممؤلفاته.
- ابن رشد هو الشارح الأكبر للأسطو.

---

(\*) كتبنا أكثر أجزاء هذه الدراسة منذ ما يزيد على ربع قرن من الزمان. وقد أشرنا إلى بعض الطبعات الجديدة والتحقيقات لكتب ابن رشد التي صدرت في السنوات الأخيرة.



يقول عميد الفلسفة العربية العقلية «ابن رشد» في كتابه «تهافت التهافت»:  
«إن قصد الفلاسفة إنما هو معرفة الحق. ولو لم يكن لهم إلا هذا القصد لكان ذلك كافياً في مدحهم».



إذا كنا في هذه الأيام نستعد للدخول إلى قرن جديد، فإن أفضل ما نقدمه إلى روح فيلسوفنا في هذه المناسبة - بعد أن اشتغلنا بتراث ابن رشد سنوات طويلة - أن نحاول تعريف القارئ بأسماء المؤلفات والشرح التي تركها ابن رشد، والتي ما زالت موجودة بين أيدينا، مع الإشارة - إشارة موجزة - إلى أهمية كل واحد منها وطبعاته المختلفة إذا كان مطبوعاً، ورقم مخطوطاته إذا كان لم يزل - بعد - حبيساً في عالم المخطوطات.

على الرغم من تزايد الاهتمام في عصرنا الحاضر بالبحث في تراث فلاسفة العرب، وذلك عن طريق تكوين اللجان التي يعهد إليها بتحقيق ما خلفه لنا هؤلاء الفلاسفة، أو دراسة الآثار التي تنسب إليهم، فإن الدراسة المركزة الهدفية وشرح آخر فلاسفة العرب «ابن رشد» لم تتم - بعد - على الصورة التي يرتضيها ضمير المشفق على هذا التراث الرشدي، والمدرك لأهمية ما خلفه فيلسوف قرطبة.

صحيح أننا لو رجعنا إلى القوائم التي اهتمت ببيان مؤلفات وشرح فيلسوفنا ابن رشد، أو إلى بعض الكتب التي تبحث في الفلسفة الرشدية، وجدنا بياناً بأسماء الكتب التي تنسب لفيلسوفنا. ولكن يجب أن نأخذ في الاعتبار أن كل هذه القوائم سواء منها القديمة أو الحديثة لم تكن تهتم في الغالب إلا بإثبات أسماء هذه الكتب كما هي مدونة في سجلات المكتبات الكبرى الموجودة في أنحاء العالم شرقاً وغرباً كمكتبة الإسكوريال بإسبانيا، والمكتبة الأهلية بباريس، ودار الكتب بالقاهرة.

وهذا في الواقع يخالف إلى حد كبير ما ينبغي أن تكون عليه دراسة هذه المؤلفات التي عصفت بها حرواث الأيام، والنكسات التي حدثت لفيلسوفنا ولغيره. إذ يجب فحص هذه المؤلفات فحصاً دقيقاً حتى نستطيع القطع بأن هذا

المؤلف هو فعلاً لابن رشد، وذاك المؤلف منحول على فيلسوفنا. فكم أطلعتنا الدراسات النقدية الحديثة على أن هناك كتباً منحولة حشرت حشراً في قوائم هذه المؤلفات التي تسب لها هذا الفيلسوف أو ذاك من فلاسفة العصر الوسيط على وجه الخصوص.

ومن هنا كان واجبنا البحث عن كل الكتب التي تسب لفيلسوفنا ومقابلة كل واحد منها بالآخر، ودراسته دراسة دقيقة فاحصة، ومقابلة القوائم الحديثة والقديمة بعضها بالبعض الآخر، حتى نستطيع - كما قلت - التأكد من أن هذا المؤلف أو ذاك إنما هو لفيلسوفنا، أو أنه منحول عليه.

نقول هذا ونحن مدركون قام الإدراك صعوبة هذا الفحص، ولكن ذلك يعد أمراً لا مفر منه إذا أردنا أن نؤدي واجبنا، بل جزءاً منه، نحو إحياء تراث فلاسفتنا وتفكيرينا، وخاصة الفيلسوف أبو الوليد بن رشد الذي طالما نسبت إليه كتب هي الواقع ليست من تأليفه أو شرحه. وكم تجاهله - كما يقول رينان - أبناء دينه تجاهلاً يكاد يكون تاماً، تجاهلاً يبدأ من تفصيل أمر سيرته وحياته حتى يصل إلى بيان المؤلفات والشروح التي قام بها فعلاً.

وهذا إن أدى إلى شيء، فإما يؤدي فيما نعتقد إلى صعوبة البحث في الفلسفة الرشدية. فالباحث في هذه الفلسفة عندما يبدأ ببحثه بمحاولة الحصول على مؤلفاته وشروحه، يجد أنه من العسير عليه الحصول عليها كلها، أو حتى مجرد معرفة أسماء كل هذه المؤلفات والشروح. فهي مبعثرة في بقاع شتى سواء المطبوعة منها والمخطوطة، ومنها ما هو موجود باللغة العربية، وكثير منها لا يوجد إلا في ترجماته العبرية واللاتينية، وهي الترجمات التي قام حولها نزاع طويل، وذهب البعض إلى أنها لا تعبّر عن فلسفة ابن رشد ولا تستنسق في أفكارها مع مؤلفاته الأخرى الموجودة باللغة العربية. بينما استند إليها بعض الباحثين كخصوص أصيلة، وحاول استخراج فلسفة لابن رشد منها، وكان هذا في بعض الأحيان سبيلاً فيما ذاع في أوروبا من نظريات دخيلة على ابن رشد، ولا تتماشى مع تلك النظريات المبوسطة فيسائر مؤلفاته الأخرى.

و قبل أن نتناول بالتعريف والدراسات الموجزة بعض كتب ورسائل فيلسوفنا ابن

رشد، نذكر بعض هذه القوائم وأهمها، على تكون عوناً للباحثين في الفلسفة الرشدية، وحتى يستطيعوا المقابلة بين هذه القائمة أو تلك:

- 1 - E. Renan: Overroes et l'averaisme.
- 2 - بال شيئاً في كتابه: «تاريخ الفكر الأندلسي». وقد قام بترجمته الدكتور حسين مؤنس.
- 3 - قائمة دائرة المعارف للبستانى - الطبعة الجديدة - مجلد ٣ - مادة ابن رشد التي كتبها الدكتور ماجد فخرى ص ٩٣ - ١٠٣.
- 4 - قائمة ابن أبي أصيبيعة في كتابه: عيون الأنباء في طبقات الأطباء. مجلد ٣ ص ٢٨٨ - ٣٤٣ من طبعة بيروت.
- 5 - قائمة الذهبي الموجودة بملحق كتاب Renan السالف الذكر ص ٣٤٥ - ٣٤٧.
- 6 - قائمة الأب الدكتور جورج قنواتي في كتابه: مؤلفات ابن رشد.
- 7 - Carl Brockelmann: geschichte der Arabischen litteratur Teil I. p 833 - 835.
- 8 - E. Gilson: History of Christian philosophy in the Middle ages p 642, 643.
- 9 - S. Munk: Mélanges de la philosophie Juive et Aarabe p 435 - 438.
- 10 - L. Gauthier: averroes p 12 - 15.
- 11 - Quadri: la philosophie Arabe dans l'europe Medieval des Origines à Averroés p 201 - 203.

بعد بيان أسماء أهم الكتب التي تضمنت ما ينسب لفلاسوفنا من كتب، نشرع في بيان أهمية كل كتاب من الكتب المتداولة والتي تأكيناً من وجودها سواء كانت مطبوعة أو مخطوطة:

#### أولاً - شروح وتلخيصات:

- 1 - تفسير ما بعد الطبيعة<sup>(١)</sup>:

هذا التفسير من نوع الشرح الأكبر، وهو الذي يعد خاصاً بابن رشد دون

(١) يمكن الرجوع إلى تحليل شامل لهذا الكتاب البالغ الأهمية، في كتابنا «تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية» وأيضاً دراستنا لهذا الكتاب في مجلة «تراث الإنسانية» - القاهرة.

غيره من الفلاسفة الذين ظهروا قبله، والذين لم يستعملوا من التفسير غير ما نسميه «بالتلخيص»، أي: صهر النص بحيث لا يستطيع التمييز بين المتن والشرح.

ولكى أزيد القارئ إيضاحاً، أقول إن ابن رشد قد شرح أرسسطو ثلاثة أنواع من الشروح: شرح أكبر *Commentaire Grand Commentaire* وشرح وسيط *Analyse ou poraphrase Moyen* وشرح موجز أو تلخيص *Moyen* الذي نجده في كتاب «تفسير ما بعد الطبيعة» ستحدث عنه بعد قليل. أما النوع الثاني فإن ابن رشد يورد نص كل فقرة بكلماتها الأولى فقط، ثم يأخذ في شرح بقية النص دون التمييز بين ما هو خاص به وما هو خاص باستاذه أرسسطو. وفي النوع الثالث وهو الشرح الموجز أو التلخيص يتكلم ابن رشد باسمه الخاص دائمًا دون أن يعرض مذهب أرسسطو بنصه، بل حاذفًا تارة ومضيفًا تارة أخرى، وياحتًا عما يكمل فكرته ويوضحها من خلال كتبه الأخرى.

هذا عن النوع الثاني أو الثالث، فيما هو الحال في النوع الأول الذي نجده في «تفسير ما بعد الطبيعة»؟ إن ابن رشد في هذا الشرح الأكبر أو التفسير يأخذ فقرة فقرة من كتابات أرسسطو ويوردها بنسختها ثم يأخذ في توضيحها جزءاً بعد جزء مميزاً من النص الأصلي بكلمة قال *dixit* - وهو يعني بذلك أرسسطو. وقد يكون ابن رشد كما يرجح - قد اقتبس هذه الطريقة من مفسرى القرآن الذين يفرقون بدقة بين النص الأصلى وبين ما هو خاص بالشارح الذى يأخذ فى تفسير النص وتوضيحه ثم التعليق عليه.

قلنا إن هذا الكتاب يعد تفسيراً أو شرحاً أكبر لكتاب أرسسطو «ما بعد الطبيعة» أو الميتافيزيقا. الواقع أن التفسير لا يحتوى إلا على أحد عشر حرفاً من الأربع عشر حرفاً التي يتكون منها كتاب الميتافيزيقا لارسطو. فابن رشد لم يفسر حروف الميم والنون والكاف. وبذلك تكون الحروف أو المقالات التي فسرها هي الألف الصغرى والألف الكبرى والباء والجيم والدال والهاء والزاي والخاء والطاء والياء واللام<sup>(١)</sup>.

وهذا الكتاب الخالد الذي يعد أهم ما تركه لنا ابن رشد على وجه الإطلاق، قام بتحقيقه ونشره الأب موريس بوبيج تحقيقاً ممتازاً آية في الدقة، في ثلاثة مجلدات، مع مجلد رابع يعد ملحقاً للمجلد الأول وهو خاص بالتعليق على نشرته هذه. وقد صدر هذا الملحق المتأخر عام ١٩٥٢م بعد وفاة بوبيج في ٢٢ فبراير عام ١٩٥١م:

Averroés: Tafsir Ma Ba,d At - tabiat, ou grand Commentaire de la Metaphysique d'Aristote. Texte arabe, inédit, établie par le père Maurice Bouyges. Bibliotheca Arabica scholas - ticorum. Tome V - VII. Beyrouth - Imprimerie Catholique.

وقد صدر المجلد الأول عام ١٩٣٨م ويتضمن تفسير الألف الصغرى والألف الكبير والباء والجيم. وصدر المجلد الثاني عام ١٩٤٢م ويتضمن تفسير مقالات الدال والهاء والزاي والحاء والطاء. أما المجلد الثالث فقد صدر عام ١٩٤٨م ويحتوى تفسير مقالتى الياء واللام. وتزيد صفحات هذه المجلدات الثلاثة في نشرة الأب بوبيج على الفين من الصفحات من القطع الكبير.

وجدير بالذكر أن ابن رشد إذا كان قد حصر جهده إلى حد كبير في أرسطو وبذل أقصى عناية في تفسير وتلخيص كتب أستاده، فإن هذا الكتاب يمكن اعتباره من أهم وأنفس الآثار الفلسفية التي بقيت لنا من تراث ابن رشد الضخم. إذ لا يتضمن - تفسيره هذا - مجرد شرح كتاب الميتافيزيقا لأرسطو، أو إيراد الترجمة العربية القديمة لهذا الكتاب، بل يتضمن أيضاً آراء أكثر شرائح أرسطو كثامسطيروس والإسكندر الأفروديسي، وآراء الأشاعرة، وآراء ابن سينا الذي طالما تعرض له فيلسوفنا بالنقد.

ومن الخطأ - فيما يبدو - إهمال هذا الكتاب وغيره من تلخيصات أو تفاسير عند دراسة مذهب ابن رشد استناداً إلى أن التفاسير والتلخيصات شيء، والكتب الخاصة - أي: المؤلفات - شيء آخر. إذ إن الدارس لهذا السفر الضخم سيجد كثيراً من النظريات الخاصة بفيلسوفنا بين تضاعيف شرحه هذا. فهو ينافق

ويحلل ويفند آراء بدت عنده خاطئة، كما يدخل في تفسيره جانبًا إيجابياً من مذهبها كما قلنا<sup>(١)</sup>.

وقد تأكّد لنا أن شروحه وتلخيصه تعد جزءاً لا ينفصل عن كتبه المؤلفة، بحيث يكون من العبث دراسة نظرية من نظرياته إلا إذا استخلصنا فهمًا لها وتؤييلاً من خلال تلخيصه وشرحه. وقد آن الوقت لكي يعيد المشغلون بالتراث الفلسفى العربى، النظر فى مدى أهمية هذه الشروح والتلخيصات عند ابن رشد، وإلى أى حد عبر فيها عن فلسفته، وذلك حتى لا تبرر فلسفته بترأس إليها ويقدمها في صورة لا تتردد في أن نقول من جانبنا إنها صورة خاطئة مهوشة.

## ٢ - تلخيص ما بعد الطبيعة:

يحتوى هذا الكتاب على أربع مقالات لا خمسة كما يقول ابن رشد، تبحث المقالة الأولى في المصطلحات التي تستعمل في علم ما بعد الطبيعة كالوجود والهوية والجواهر والهيولى والصورة والقوة والفعل والمبدأ والإسقاط... إلخ. أما المقالة الثانية فتبحث في مطالب ما بعد الطبيعة، فتدرس أنواع الوجود ومبادئ الأجسام المحسوسة والكليلات والصور المفارقة.

والمقالة الثالثة عنوانها «في اللواحق العامة لعلم ما بعد الطبيعة» وتدرس موضوع القوة والفعل وأيهما يتقدم الآخر سواء بالزمان أو السببية، كما تبحث في الواحد والكثير والأضداد وعدم.

والمقالة الرابعة والأخيرة تعد أهم مقالات هذا الكتاب، وموضوعها أشرف موضوعات الميتافيزيقا، إذ تبحث في المحرك الأول، وحركات الجرم السماوى، وهل للأجرام السماوية عقول، وكذلك تدرس مسألة العناية الإلهية وصلتها بالخير والشر الموجودين في عالمنا الأرضى.

ولهذا الكتاب بعض النسخ الخطية منها نسخة موجودة بمكتبة الإسكندرية

---

(١) يمكن الرجوع لمعرفة تفصيلات ذلك إلى كتابنا «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد». دار المعارف بالقاهرة.

بإسبانيا ونسخة أخرى موجودة بالكتبة التيمورية ونسخة أخرى بدار الكتب المصرية بالقاهرة مع مجموعة تحت اسم «الجراوم». كما نجد له نسخة مصورة بطريقة الفوتوستات عن النسخة السابقة.

وقد نشر هذا الكتاب كارلوس كويروس رودريغش بمدريد عام ١٩١٩ م مع ترجمة إسبانية، كما أن له ترجمة لاتينية موجودة بالبندقية. وله ترجمة المانية قام بها Van den Berghe نشرها بليدن عام ١٩٢٤ م بعنوان:-  
Die Epi-  
tome der Metaphysik des averroés.

كما نشر هذا الكتاب بحيدر آباد الدكن مع مجموعة كتب أخرى لابن رشد تحمل عنوان «رسائل ابن رشد» سنة ١٩٤٧ م. وقام بنشره في مصر مصطفى القبانى (بدون تاريخ) ثم قام بتحقيقه الدكتور عثمان أمين بالقاهرة سنة ١٩٤٨ م (الطبعة الأولى)، وسنة ١٩٥٨ م (الطبعة الثانية).

### ٣ - تلخيص كتاب الشعر:

يمكن اعتبار هذا الكتاب من نوع الشرح الوسيط؛ إذ لو رجعنا إلى ما سبق أن ذكرناه منذ قليل عما يميز الشرح الأكبر عن الشرح الوسيط عن التلخيص، استطعنا اعتباره من الشرح الوسيط رغم أن ابن رشد يقول في مفتاحه: الغرض من هذا القول تلخيص ما في كتاب أرسطو طاليس في الشعر من القوانين الكلية المشتركة لجميع الأمم، أو للأكثر، إذ كثير ما فيه هي قوانين خاصة بأشعارهم.

وقد طبع هذا الكتاب وحققه فوسطو لزيينيو F. Lasinio في مدينة بيزا عام ١٨٧٣ م في جزعين، يشمل أولهما النص العربي، ويحتوى الثاني على الترجمة العربية لهذا الشرح. ثم قام الدكتور عبد الرحمن بدوى بتحقيقه عام ١٩٥٣ م اعتماداً على نسخة فوسطو لزيينيو السالف ذكرها (مكتبة النهضة المصرية) مع مجموعة كتب أخرى تشمل ترجمة فن الشعر لأرسطو وشرح الفارابي وابن سينا عليه. ويقع شرح ابن رشد في نشرة الدكتور بدوى من ص ٢٠١ إلى ص ٢٥٠.

#### ٤ - تلخيص كتاب البرهان:

لهذا الكتاب نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة نسخت عام ١١٧٧هـ وتم منذ سنوات تحقيقه. وهذا الكتاب يحتل جانباً كبيراً من الأهمية. وقد استطاع ابن رشد بحق الاستفادة من المبادئ الموجودة في برهان أرسطو وتطبيقاتها على نظرياته في السببية واتفاق العقل والشرع، وتفضيله للمبادئ البرهانية على غيرها من أنواع الأقىسة الأخرى الخطابية والجدلية. بحيث إنه يمكننا القول بأن مفتاح فلسفة ابن رشد يكمن في رفعه البرهان عما عداه. فهو يؤمن بالمبادئ البرهانية وينادي بتطبيقاتها على الفلسفة واعتبارها محكماً للنظر السليم. فهو يقول: «إن الحكمة هي النظر في الأشياء بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان». وتطبيق ذلك عند ابن رشد، ذهابه إلى أن أيّ رأي من الآراء لا يرتفع إلى مستوى البرهان يعد رأياً غير صحيح في المجال الفلسفى، بل ينبغي أن يستبعد من هذا المجال.

#### ٥ - تلخيص كتاب الحس والمحسوس:

يرجح جوته أن ابن رشد قد وضع هذا التلخيص بعد عام ٥٦٥هـ استناداً إلى أن ابن رشد لم يبدأ في عمل التفاسير والتلخيص إلا بعد مقابلة ابن رشد للسلطان أبي يعقوب يوسف سنة ٥٦٥هـ.

وقد حقق الدكتور عبد الرحمن بدوى هذا الكتاب عن مخطوطه ينى جامع باستانبول التي تحمل رقم ١١٧٩. وقد طبع هذا التحقيق ضمن مجموعة كتب بعنوان: «في النفس لأرسطو» - مكتبة النهضة المصرية - عام ١٩٥٤م.

وينقسم هذا الكتاب إلى ثلاثة مقالات: المقالة الأولى في الحس والمحسوس، والمقالة الثانية في الذكر والذكرة وفي النوم واليقظة، والمقالة الثالثة في أسباب طول العمر وقصره.

#### ٦ - تلخيص كتاب الخطابة:

لهذا الكتاب أكثر من نسخة خطية منها نسخة ليدن ونسخة فلورنسة، وله عدة

نسخ مصورة منها نسخة مصورة بالفوتوستات بدار الكتب المصرية عن النسخة الخطية المحفوظة بمكتبة فلورنسة. وطبع هذا الكتاب بطبععة كردستان العلمية عام ١٩١١م. ثم قام بتحقيقه الدكتور عبد الرحمن بدوى عام ١٩٦٠م - القاهرة - مكتبة النهضة المصرية (مجموعة دراسات إسلامية - رقم ٢٤).

#### ٧ - تلخيص كتاب النفس<sup>(١)</sup>:

لهذا الكتاب نسخة مخطوطة بدار الكتب المصرية تحت رقم ٥ حكمة وفلسفة ضمن مجموعة تشمل كتاب السمع الطبيعي وكتاب السماء وكتاب الكون والفساد وكتاب الآثار العلوية وكتاب تلخيص ما بعد الطبيعة. كما أن له نسخة مصورة بالفوتوستات عن هذه النسخة نفسها المحفوظة بدار الكتب المصرية، كما أن له نسخة مصورة موجودة بمكتبة جامعة القاهرة تحت رقم ٢٦٣٣٤. ونسخة أخرى موجودة بإسبانيا (نسخة مدريد).

أما عن نشر هذا الكتاب، فنجد أن نشرة حيدر آبار الدكن قد تمت عام ١٩٤٧م مع مجموعة رسائل تحت عنوان «رسائل ابن رشد»، ولكنها نشرة غير دقيقة وبها الكثير من الأخطاء ولا تثبت الفروق بين مخطوطات هذا الكتاب. ثم قام الدكتور أحمد فؤاد الأهوانى بالقاهرة بتحقيق هذا الكتاب تحقيقاً علمياً عام ١٩٥٠م (مكتبة النهضة المصرية) وقدم له بمقدمته طويلة. وقد اعتمد فى هذا التحقيق على نسختى القاهرة ومدريد.

وتجدر بالذكر أن هذا الكتاب يحتل مكانة كبيرة في التراث الفلسفى العربى. إذ إن ابن رشد لم يقتصر على تلخيص كتاب أرسطو «النفس»، بل نجد هذا التلخيص قد تضمن عرضاً ونقداً لأراء من سبقوه كابن سينا وابن باجه وكذلك شراح أرسطو من اليونان كثامسطيروس والإسكندر الأفروديسي.

بالإضافة إلى أن ابن رشد يهدى لنا رأيه في مشكلة لعبت دوراً مهماً في تاريخ الفكر الفلسفى العربى وهى مشكلة الاتصال. ويؤكد يكون ابن رشد هو الفيلسوف الوحيد الذى نفى ما نقول عنه: «اتصال صوفى»، مبتعداً بذلك عن تلك الشطحات التى يزعمها المتصوفة لأنفسهم.

(١) تم منذ سنوات تحقيق كتاب النفس (الشرح الكبير) لابن رشد.

## ٨ - تلخيص كتاب السماع الطبيعي:

لهذا الكتاب نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة سبق أن أشرت إليها. كما أن له نسخة مصورة بالفوتوستات عن النسخة السابقة بدار الكتب. ونشر هذا التلخيص بحيدر آباد الدكن مع مجموعة عام ١٩٤٧م. ويقول E. Renan: إن لهذا الكتاب ترجمة عربية قت عام ١٥٦٠.

وهذا التلخيص يحتل بدوره أهمية كبيرة بين التراث الفلسفى الذى خلفه لنا ابن رشد؛ فطالما نجد نقداً دقيقاً لأسلافه من الفلاسفة كابن سينا، والشراح كثامسطيوس.

هذا بالإضافة إلى آرائه فى قدم العالم وإضافته دليلاً أرسطوياً يأخذ به للبرهنة على وجود الله. وأكاد أقطع بأن الاقتصار على كتبه المؤلفة يقدم لنا صورة ناقصة للفكر الرشدي. أوضح ذلك بالقول بأن ابن رشد إذا كان فى معرض رده على الغزالى فى «تهافت التهافت» يقرر قضية القدم مفضلاً إياها على قضية الحدوث، فإنه فى تلخيص السماع الطبيعي وفي تفسيره الكبير لما بعد الطبيعة يضيف براهين جديدة تعضّد من رأيه مستمدًا كثيراً منها من أستاده أرسطو. وبذلك يعطينا تأليفه مع شروحه صورة متكاملة.

وفى «مناهج الأدلة»، وهو من كتبه المؤلفة، نرى فيلسوفنا يأخذ بدللين للبرهنة على وجود الله، وهما دليل العناية الإلهية أو الأسباب الغائية ودليل الاختراع. أما فى هذا الكتاب الذى نحن بصدد الحديث عنه، وهو تلخيص السماع الطبيعي، وهو كما قلت من الكتب التى يشرح فيها أقوال أرسطو، نراه يأخذ بدليل آخر يضيفه إلى الدليلين السابقين وهو دليل الحركة. وبذلك يكون من الخطأ الفصل بين دليلين أخذ بهما فى كتبه المؤلفة، ودليل ثالث اتجه إلى القول به فى كتبه الشارحة. وقد سبق أن قلنا فى موضع آخر<sup>(١)</sup>: إنه ليس من

(١) ص ٢٣٣ من كتابنا «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد».

الصواب الفصل فصلاً تاماً بين دليلى العناية والاختراع من جهة، ودليل الحركة من جهة أخرى، والقول بأن الدليلين الأولين هما دليلاً الشع، والدليل الأخير هو دليل أرسطو أو دليل الفلسفة، إذ لا يخفى تأييد ابن رشد لدليل الحركة تأييداً تاماً. ويبدو ذلك في ربطه بين دليل الحركة والأدلة على قدم العالم. وكذلك عند نقده لدليل ابن سينا وتعديلاته له. إذ إن هذا النقد والتعديل يقوم على ضرورة الوصول في الحركة إلى محرك أول، أي أنه حور مشكلة الواجب والممكن إلى مشكلة المحرك الأول وحركة العالم.

#### ٩ - تلخيص كتاب السماء والعالم:

له نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة، ونسخة أخرى مصورة بطريقة الفوتوفستات. وقد نشر هذا الكتاب بحيدر آباد الدكن مع مجموعة عام ١٩٤٧.

وابن رشد يتبع أستاذه أرسطو في هذا الكتاب بالنسبة للموضوعات التي يبحثها. وكثيراً ما يتعرض لآراء أفلاطون وثايسطيوس وابن سينا بالنقد. كما أنه يتلمس أدلة أخرى للتأكيد على قضية أزلية العالم وأبديته، التي سبق أن أثبتها في كتاب السماع الطبيعي.

أما عن الموضوعات التي يبحثها ابن رشد في هذا الكتاب متابعاً أرسطو فقد حددها في مفتتح كتابه قائلاً: «غرضه - أي: أرسطو - في هذا الكتاب المترجم بكتاب «السماء والعالم» التكلم في الأجسام البسيطة الأولى التي هي أجزاء العالم أولاً، وإليها ينقسم، وفي اللواحق والأعراض التي توجد لها، وللعالم بأسره مثل أنه واحد أو كثير ومكون أو غير مكون. وذلك أنه لما تكلم في الكتاب الذي قبل هذا - يقصد «السمع الطبيعي» - في الأمور العامة للموجودات الطبيعية على ما يقتضيه التعليم المنتظم، ابتدأ بالتكلم في الأمور الجزئية، وابتدأ من هذه ببساطتها، وهي أجزاء العالم وما يلحق ذلك»<sup>(١)</sup>.

(١) كتاب السماء والعالم ص ٢.

## ١٠ - تلخيص كتاب الآثار العلوية :

هذا الكتاب - كما هو واضح من عنوانه - من نوع التلخيص لا الشرح الوسيط أو الشرح الكبير وله نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة. كما أن له نسخة مصورة بالفوتوستات عن النسخة السالفة. ونشر بحيدر آباد الدكن مع مجموعة عام ١٩٤٧م. وتتضمن مجموعة حيدر آباد هذه - بالإضافة إلى هذا الكتاب - تلخيص السمع الطبيعي وتلخيص السماء والعالم وتلخيص الكون والفساد وتلخيص الآثار العلوية وتلخيص كتاب النفس وتلخيص كتاب ما بعد الطبيعة.

ولذا كان ابن رشد في هذا التلخيص يحاذى النظام الذي اتبعه أرسطو، ويؤيد الكثير من أقواله، إلا أن الجديد حقاً عند فيلسوفنا هو استناده إلى كثير من مشاهداته ومعارفه الشخصية. فطالما نجد في هذا التلخيص مناقشة وتحليلاً لآراء أرسطو وتائيداً لها بالاستناد إلى معارفه هو نفسه. نوضح ذلك بمثال واحد: فإذا كان أرسطو حين تحدث عن سبب الزلازل في كتابه «الآثار العلوية» قال إنه عرض في بعض البلاد أن ربوة من تلك الجزر لم تزل تعلو حتى تصعدت وخرج منها ريح شديدة أخرجت معها رماداً كثيراً، وذلك أنه عرض لتلك البلاد أنها احترقـت، فإن فيلسوفنا ابن رشد يذهب إلى أن هذا صحيح: «إذ إن من شاهد الزلزلة الحادثة بقرطبة وجهاتها عام ستة وستين وخمسماة للهجرة وقع له اليقين بذلك لكثرة ما عرض هنالك من الأصوات والدوى». ولم يكن حاضراً بقرطبة، ولكنه وصلت إليها بعد فسمعت أصواتاً تتقدم حدوث الزلزلة<sup>(١)</sup>.

## ١١ - تلخيص كتاب الكون والفساد :

لهذا الكتاب نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة. وله نسخة مصورة بالفوتوستات عن النسخة السالفة ذكرها. ونشر هذا التلخيص بحيدر آباد الد肯 مع مجموعة عام ١٩٤٧م.

(١) تلخيص كتاب الآثار العلوية ص ٥٢، ٥٣.

ولعل أخطر ما في التلخيص على وجه الإطلاق، نص يتعلّق برأي ابن رشد في خلود النفس وكيف أن الأشياء تعود بأنواعها لا بأعيانها وأشخاصها. فأرسطو في كتاب «الكون والفساد» يتسامّل عما إذا كانت كل الأشياء تعود إلى أعيانها أو لا تعود، وعما إذا كان من الحق عودة بعضها بالعدد وبالشخص في حين أن البعض الآخر لا يعود إلا بالنوع. ويرى أنه بالنسبة للأشياء التي يظل جوهرها غير قابل للفساد في الحركة التي يلقاها، يجب القول بأنها تبقى دائمًا عدديًا متماثلة ما دامت الحركة تطابق حيّتَه المتحرّك. أما الأشياء التي على الضد من ذلك - أي أن جوهرها قابل للفساد - فإنه يجب القول بضرورة أن تتم هذه الرجعى لا عدديًا، بل بالنوع فحسب. وعلى هذا النحو يأتي الماء من الهواء، ويأتي الهواء من الماء، ويأتي هو في نوعه، لكن لا هو ذاته عدديًا. وإذا كانت هناك أشياء ترجع عدديًا أيضًا بأعيانها، فليست البنة هي التي جوهرها هو بحيث إنه يمكن ألا يكون.

هذا ما يراه أرسسطو، فلتنتقل الآن نصًا لابن رشد لنرى كيف يستفيد من هذه الفكرة الأرسطية حتى يدلّ على ما سبق أن ارتأه في كتب أخرى له خاصًا بمشكلة البعث والخلود.

يقول ابن رشد في تلخيصه لكتاب «الكون والفساد»: «إن مثل هذا الكون الدائم، أما دورانه بالنوع فضروري، وأما دورانه بالشخص فغير ممكن. وذلك لأنّه لا يمكن أن يوجد «زيد» بعينه بعد أن وجد حتى يكون يعود دورًا. ولا يمكن عن وجود هذا الغيم وجوده مرة ثانية دورًا. وذلك أن الواحد يلزم أن يكون الموضوع له واحدًا. وإذا فسد الموضوع ثم كان فهو ضرورة ثانية بالعدد. وسواء فرضت الفاعل لها واحدًا بالعدد أو لم تفرضه، على ما يدعيه أصحاب الدورات، فإن هؤلاء يقولون إنه إذا عادت النسبة التي كانت جمّيع أجزاء الفلك حين وجد «زيد» عاد «زيد» بعينه وهذا محال ما بيناه. والإسكندر يرى في النسب والهيئات التي توجد للفلك في وقت ما أنها لا تعود بالشخص أبدًا. ويقول: إننا لو فرضنا الكواكب كلها في نقطة واحدة من فلك البروج كأنك قلت

في الحمل ثم ابتدأت كلها تتحرك السريع منها والبطيء، لم يلزم ضرورة أن تعود كلها إلى تلك النقطة بعينها التي منها ابتدأت تتحرك، إلا أن تكون أدواراً بعضها يقدر أدوار بعض حتى يكون مثلاً متى تمت الشمس دورة واحدة تم القمر اثنى عشرة دورة، وكذلك يلزم أن تكون نسبة دورات الشمس من واحد واحد من الكواكب. وحيثند كان يمكن أن تعود كلها لموضع واحد، ولا يُؤدي وضع فرضته. وقد نجد الأمر بخلاف ذلك، فإن الشمس تقطع دائرتها في ثلث مائة وخمسة وستين يوماً وربع يوم. والقمر يقطع دائرته في سبعة وعشرين يوماً ونصف. وسبعة وعشرون يوماً ونصف - إذا ضواعفت - لا تفتق ثلث مائة وخمسة وستين يوماً وربع يوم. وإذا كان هذا هكذا، وكان الفاعل لا يعود واحداً بالعدد ولا الهيولي يمكن فيها ذلك، فقد تبين امتناع عودة الشخص من كل جهة، وذلك ما أردنا أن نبين... وكيفما كان الأمر، فليس يمكن أن يعود الشخص»<sup>(١)</sup>.

#### ١٢ - تلخيص كتاب المقولات:

لهذا الكتاب نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع مجموعة، وقد نسخت عام ١٩٧٧هـ مع كتب أخرى هي: العبارة، والقياس، والبرهان لابن رشد. وقام بتحقيق هذا الكتاب تحقيقاً علمياً متازاً الأب موريس بوبيج عام ١٩٣١م - المكتبة الكاثوليكية في بيروت.

#### ١٣ - تلخيص كتاب العبارة:

لهذا التلخيص نسخة خطية مودعة بدار الكتب المصرية مع المجموعة التي سبق لنا الإشارة إليها منذ قليل.

#### ١٤ - تلخيص كتاب القياس:

له نسخة خطية بدار الكتب المصرية مع نفس المجموعة السابقة. وابن رشد في تلخيصه لكتاب القياس لأرسطو يحاذى أستاذه محاذاة تامة، ولا نجد آراء ذات شأن تضييفاً جديداً إلى فكر أرسطو. وقد تم مؤخرًا تحقيقه.

(١) ابن رشد: تلخيص كتاب الكون والفساد، ص ٣٢ - ٣٤.

## ١٥ - شرح أرجوزة ابن سينا في الطب:

لهذا الشرح نسخة مخطوطة بدار الكتب المصرية كما يوجد بنصه العربي في مكتبات أكسفورد وبارييس وليدن والإسكندرية.

وابن رشد في شرحه لهذه الأرجوزة، لا يقتصر على مجرد عرض رأى ابن سينا، بل يضيف بعض الآراء الجديدة الخاصة به، شأنه في ذلك شأن ما يفعله في أكثر شروحه وتلخيصيه على أرسطو أو غيره، كما أنه ينقد سلفه ابن سينا في بعض الموضع من هذا الشرح.

وقد تناول ابن رشد - في معرض شرحه لهذه الأرجوزة - دراسة العلاقة بين الطب والعلم الطبيعي، وكذلك العلاقة بين العلم والتجربة. فذهب - كما أكد ذلك في كتاب الكليات أيضاً - إلى أن الطب صناعة تؤخذ مبادئها من العلم الطبيعي. ولكن العلم الطبيعي يعد علمًا نظريًا، والطب علمًا عمليًا. وإذا تكلمنا في شيء مشترك للعلميين، فذلك يكون من جهتين. مثال ذلك: أن صاحب العلم الطبيعي إذا كان ينظر في الصحة والمرض من حيث هما من أجناس الموجودات الطبيعية، فإن الطب ينظر إليهما من حيث إنه يحفظ أحدهما ويطرد الآخر، أي: يبقى على الصحة ويزيل المرض.

وبذلك يمكن القول بأن صناعة الطب تتكون من مبادئ العلم الطبيعي ومن مبادئ صناعة الطب التجريبية. كما أنه لابد من العلم مع التجربة، لأنه ليس يكفي في هذه الصناعة بالعلم دون التجربة، ولا بالتجربة دون العلم<sup>(١)</sup>، ولذلك كان من شرط الطبيب أن يكون مع قيامه على علم الطب مزاولاً لأعماله<sup>(٢)</sup>. وقد قام الدكتور عمار الطالبي بتحقيق شرح ابن رشد لأرجوزة ابن سينا في الطب (مركز الوثائق والدراسات الإنسانية) - قطر.

(١) شرح أرجوزة ابن سينا - مخطوطة - لوحة رقم ٢٦ وقد تم مؤخرًا تحقيق رسائل ابن رشد الطبية.

(٢) المصدر السابق - لوحة رقم ٢٨.

## ثانياً - مؤلفات:

### ١٦ - بداية المجتهد ونهاية المقتضى في الفقه:

لهذا الكتاب القيّم عدة طبعات منها طبعة استانبول عام ١٩١٥ م وطبعه القاهرة عام ١٩٥٠ م (مصطفى الحلبي) في جزئين.

ويعد هذا الكتاب من المصادر المهمة في الفقه المالكي؛ إذ كثيراً ما نجد في كتب الفقه وكتب التراجم ثناء كبيراً على هذا الكتاب، بل إن من المؤرخين من ذهب إلى أن شهراً ابن رشد ترجع أساساً إلى الفقه أكثر من رجوعها إلى طبه وفلسفته وشرحه على أرساطه. يقول ابن فرحون في كتاب «الديباج المذهب في معرفة أهل المذهب»: «لابن رشد تأليف جليلة الفائدة منها كتاب «بداية المجتهد ونهاية المقتضى» في الفقه، ذكر فيه أسباب الخلاف، وعلل، ووجه، فأفاد وأمتع به، ولا يعلم في وقته أنفع منه ولا أحسن سيافاً».

ويقول ابن رشد في آخر كتابه هذا، الذي جاء ثمرة لدراساته العميقه في الفقه على يد أبيه وغيره من الفقهاء، موضحاً أقسام الأحكام الشرعية وملخصاً أبوابه: «ينبغى أن تعلم أن السن المنشورة العملية، المقصود منها هو الفضائل النسانية، فمنها ما يرجع إلى تعظيمه وشكر من يحب شكره، وفي هذا الجنس تدخل العبادات، وهذه هي السن الكرامية. ومنها ما يرجع إلى الفضيلة التي تسمى عفة، وهذه صنفان: السن الواردة في المطعم والمشرب، والسن الواردة في المناكح. ومنها ما يرجع إلى طلب العدل والكف عن الجور. وهذه هي أجناس السن التي تقتضي العدل في الأموال، والتي تقتضي العدل في الأبدان؛ وفي هذا الجنس يدخل القصاص والمحروب والعقوبات، لأن هذه كلها إنما بها العدل. ومنها السن الواردة في الأعراض. ومنها السن الواردة في جمع الأموال وتقويمها، وهي التي يقصد بها طلب الفضيلة التي تسمى السخاء، وتجنب الرذيلة التي تسمى البخل. والزكاة تدخل في هذا الباب من وجه، وتدخل أيضاً في باب الاشتراك في الأموال، وكذلك الأمر في الصدقات. ومنها سن واردة في

الاجتماع الذى هو شرط فى حياة الإنسان وحفظ فضائله العملية والعلمية، وهى المعب عنها بالرياسة، ولذلك لزم أيضاً أن تكون سن الأئمة والقوم بالدين. ومن السن المهمة فى حين الاجتماع، السن الواردة فى المحبة والبغضة والتعاون على إقامة هذه السن، وهو الذى يسمى النهى عن المنكر والأمر بالمعروف، وهى المحبة والبغضة - أى: الدينية - التى تكون إما من قبل الإخلال بهذه السن، وإما من قبل سوء المعتقد فى الشريعة<sup>(١)</sup>.

١٧ - هل يتصل بالعقل الهيولانى العقل الفعال وهو متلبس بالجسم؟

نشر هذه المقالة الأب موراتا عام ١٩٢٣ م ثم نشرها الدكتور أحمد فؤاد الأهوانى مع تلخيص كتاب النفس لابن رشد عام ١٩٥٠ م (القاهرة - مكتبة النهضة المصرية).

وهذه المقالة على جانب كبير من الأهمية وقد طال الجدل حولها وتشعب، إذ إنها تعد محاولة من جانب فيلسوفنا للإجابة عن التساؤل الذى وضعه أرسطو فى آخر كتاب النفس تاركاً إياه بدون حل. يقول ابن رشد موضحاً ذلك فى مفتتح هذه المقالة: «الغرض من هذا القول أن نبين جميع الطرق الواضحة والبراهين الوثيقة التى توقف على المطلب الكبير والسعادة العظمى، وهو هل يتصل بالعقل الهيولانى، الفعال، وهو متلبس بالجسم، حتى يكون فى هذه الحال فضل الإنسان هو جوهره من كل جهة، على شأن المفارقة أن تكون عليه؟..

وهذا المطلب هو الذى كان وعد به الحكيم فى كتاب النفس ولم يصل إلينا قوله فى ذلك<sup>(٢)</sup>.

ونكاد نقطع من جانبنا بأن ابن رشد لم يتوجه إلى القول بنوع من الاتصال ينحو منحى صوفياً. بل إنه يكاد لا يعترف بما يفهم عادة من لغطة الاتصال، بحيث يحرّرها ويجعل القصد منها التزود بالعلم والحكمة النظرية أساساً. دليل

(١) بداية المجتهد ونهاية المقتضى فى الفقه - مجلد ٢ ص ٤٧٥ ، ٤٧٦.

(٢) ص ١١٩ من هذه الرسالة.

هذا قول فيلسوفنا في خاتمة هذه المقالة: «لما كان الإنسان هو الذي حفى به الكمال، كان هو أشرف الموجودات التي ها هنا. إذ كان هو الرباط والنظام الذي بين الموجودات المحسوسة الناقصة، أعني: التي تشوب فعلها أبداً القوة، وبين الموجودات الشريفة التي لا تشوب فعلها قوة أصلاً، وهي العقول المفارقة. ووجب أن يكون كل ما في هذا العالم إنما هو من أجل الإنسان وخادم له، إذ كان الكمال الأول الذي كان بالقوة في الهيولى الأولى إنما ظهر فيه. فما أظلم من يحول بين الإنسان والعلم الذي هو طريقه إلى حصول هذا الكمال»<sup>(١)</sup>.

ويبدو أن هذه الرسالة هي بعينها ما أدرجه ابن أبي أصيبيع في قائمة مؤلفات ابن رشد بعنوان: كتاب في الفحص، هل يمكن للعقل الذي فينا، وهو المسمى بالهيولاني، أن يعقل الصور المفارقة باخره أو لا يمكن ذلك، وهو المطلوب الذي كان أرسطو وعدنا بالفحص عنه في كتاب النفس.

يقول E. Renan إن لهذا الكتاب ترجمة عبرية بعنوان: كتاب في العقل الهيولاني أو في إمكان الاتصال. كما أن له ترجمة لاتينية.

#### ١٨ - كتاب الكليات في الطب:

لهذا الكتاب نسخة منقولة بالتصوير الشمسي عام ١٩٣٩ م وهي من منشورات معهد فرانكو (لجنة الأبحاث المغربية الإسبانية). وقد تم مؤخراً تحقيق هذا الكتاب.. وللكتاب ترجمة لاتينية مطبوعة بعنوان Colliget والتي يرجع إليها المستشرقون عادة.

وقد اتفق أغلب المؤلفين على أن ابن رشد قام بتأليف هذا الكتاب قبل قيامه بشرحه على أرسطو وتأليفه لكتبه الفلسفية. بمعنى أن اشتغال ابن رشد بالطبع إنما كان قبل اشتغاله بالفلسفة. فمثلاً نجد Quadri في كتابه:

"La philosophie Arabe dans l'europe Medievale p 199".

يقول إن ابن رشد قد ألف هذا الكتاب وهو في السابعة والثلاثين من عمره.

---

(١) المصدر السابق ص ١٢٤.

كما أن L. gauthier في كتابه Averroes يضع كتاب «الكليات» على أنه من الكتب المؤلفة بين عام ١١٦٢م وعام ١١٦٩م، ويضع بقية كتبه بعد هذا التاريخ. وأيضاً يقول E.Renan في كتابه «ابن رشد والرشدية» ص ٦٤: إن ابن رشد ألف كتاب الكليات بعد عام ١١٦٢م، وباقى كتبه بعد هذا التاريخ. ويدرك S. Munk في كتابه Melanges de la philosophie Juive et Arabe: نفس التاريخ السالف ذكره بالنسبة لكتاب الكليات. ويضيف قائلاً: إن مما يدل على ذلك أن ابن زهر وهو الذي توفي في هذه السنة - سنة ١١٦٢م - قد ذكره ابن رشد في آخر كتابه على أنه ما زال حياً معاصرًا له.

فإذا رجعنا إلى موضوع هذا الكتاب الذي ينقسم إلى سبعة أجزاء قلنا إن ابن رشد لم يدرس فيه الطب إلا كشيه كلّي، وهذا واضح من عنوان كتابه. أي أنه درس جميع أنواع الأمراض دراسة عامة دون أن يتطرق إلى التفاصيل الفرعية. فبقي - إذن - وصف كل عرض من الأعراض على وجه خاص. وللهذا نجد أنه يوصى صديقه أبا مروان عبد الملك بن زهر وهو من كبار أطباء عصره، أن يضع كتاباً في الأمور الجزئية، لتكون جملة كتابيهما شاملاً في صناعة الطب. يقول ابن رشد: « فمن وقع له هذا الكتاب «الكليات» دون هذا الجزء، واجب عليه أن ينظر بعد ذلك في «الكتانيش». وأوفق الكتانيش له، الكتاب الملقب «بالتيسيير» والذي ألفه في زماننا هذا أبو مروان بن زهر. وهذا الكتاب سأله أنا إياه وانتسخته، فكان ذلك سبيلاً إلى خروجه. وهو - كما قلنا - الأقاويل الجزئية التي قيلت فيه، شديدة المطابقة للأقاويل الكلية. إلا أنه شرح هنالك مع العلاج العلامات، وأعطى الأسباب على عادة أصحاب الكتانيش. ولا حاجة لمن يقرأ كتابنا هذا إلى ذلك، بل يكفيه في ذلك مجرد العلاج. وبالجملة: من تحصل له ما كتبناه من الأقاويل الكلية يمكنه أن يقف على الصواب والخطأ من مداواة أصحاب الكتانيش في تفسير العلاج والتركيب»<sup>(١)</sup>.

---

(١) كتاب الكليات في الطب، لوحة رقم ٢٣٠.

ومن الجدير بالذكر أن الدارس لكتاب الكليات، يجد ابن رشد لا يتردد في تأييد أرسطو، ونقد آراء جالينوس. فإذا كان الأول وهو يفسر مصدر حركة الجسم، يرى أن ينبع ذلك في القلب، وكان الثاني يرى مصدر هذه الحركة في الدماغ لا في القلب؛ فإن ابن رشد ينحاز إلى الرأي الأرسطي الأول. فهو يقول: «إنه يظهر أن الماشي في حين مشيته تنتشر في بدنها حرارة لم تكن قبله. والعضو الذي من شأنه أن تنتشر منه الحرارة في جميع البدن هو القلب لا شك فيه. ولذلك متى طرأ على الإنسان شيء يفزعه وانقبضت الحرارة الغريبة إلى القلب، ارتعشت ساقاه، حتى إنه ربما سقط ولم يقدر أن يتحرك»<sup>(١)</sup>.

#### ١٩ - ضميمة لمسألة العلم القديم:

نشر يوسف مولر هذه الرسالة في ميونخ بألمانيا عام ١٨٥٩ م مع كتابه: «فصل المقال» و«مناهج الأدلة» تحت عنوان: «فلسفة ابن رشد». ثم نشرت في القاهرة بدار إحياء الكتب العربية.

ويتناول فيلسوفنا في هذا الكتاب ببحث مشكلة العلم الإلهي، وهل هو على نحو كلىًّا فحسب، أم أنه إدراك لكل الجزئيات جزئية. ولا يخفى علينا ما لعبته هذه المشكلة من دور مهم في تاريخ الدراسات الكلامية والفلسفية.

#### ٤٠ - فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال:

نشر يوسف مولر هذه الرسالة في ميونخ بألمانيا عام ١٨٥٩ م وهو ذلك العام الذي بدأ فيه نشر أول نص عربي لابن رشد. وقد نشره مولر مع مناهج الأدلة وضميمة لمسألة العلم القديم وذلك اعتماداً على مخطوط وحيد وجيد بمكتبة الإسكندرية. ثم نشر بالقاهرة بدار إحياء الكتب العربية.

ولهذا الكتاب ترجمة المجلزية قام بها George Hourani في لندن عام ١٩٦١ م.

(١) المصدر السابق ص ٣٦.

وتصدر لها بمقيدة ممتازة حلّ فيها أهم عناصر الكتاب. كما أن له ترجمة عربية موجودة في باريس.

ويعد هذا الكتاب، المصدر الأساسي في نظريته عن اتفاق العقل والشرع. يقول ابن رشد في مفتاح هذا الكتاب: «إن الغرض من هذا القول أن نفحص - على جهة النظر الشرعي - هل النظر في الفلسفة وعلوم المنطق مباح بالشرع أم محظور أم مأمور به، إما على جهة الندب وإما على جهة الوجوب.... وإذا تقرر أن الشرع قد أوجب النظر بالعقل في الموجودات واعتبارها، وكان الاعتبار ليس شيئاً أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه، وهذا هو القياس أو بالقياس، فواجب أن نجعل نظرنا في الموجودات بالقياس العقلي. وبين أن هذا النحو من النظر الذي دعا إليه الشرع وحث عليه هو أتم أنواع النظر بأنواع القياس وهو المسمى برهاناً»<sup>(١)</sup>.

## ٢١ - الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة:

لهذا الكتاب ترجمة عربية موجودة في المكتبة الامبراطورية، وفي ليدن أيضاً. وقد نشر نصه العربي يوسف مولر في ميونيخ بألمانيا عام ١٨٥٩ م مع الكتابين السالف ذكرهما. ونشر في القاهرة عام ١٩٠١ م ثم نشره الدكتور محمود قاسم عام ١٩٥٥ م نشرة علمية دقيقة (مكتبة الأنجلو المصرية).

ويعرض علينا ابن رشد في هذا الكتاب آراء المتكلمين أولاً ثم ينقدم ليعلن عن مذهبة. ونجد فيه معظم المشكلات الكلامية والفلسفية التي تعرض لها علماء الكلام وال فلاسفة وهو يعد إلى حد كبير تطبيقاً للمنهج الذي أعلن عنه ابن رشد في «فصل المقال».

وينقسم هذا الكتاب إلى خمسة فصول. يبحث الفصل الأول في البرهنة على وجود الله. ويتناول الفصل الثاني بالدراسة مسألة الوحدانية. ويتعارض الفصل الثالث لبحث موضوع الصفات. ويركز الفصل الرابع بحثه في موضوع التنزية.

---

(١) فصل المقال: ص ٢، ٣.

وأخيراً يفيض الفصل الخامس في دراسة مشكلات حدوث العالم وبعث الرسل والقضاء والقدر والجور والعدل والمعاد.

أما عن زمان تأليف ابن رشد لهذا الكتاب، فيرجع كثير من الباحثين ومنهم رينان أن ذلك كان عام ١١٧٩ م.

#### ٤٤ - تهافت التهافت:

طبع هذا الكتاب بالقاهرة عام ١٨٨٥ م بالمطبعة الإعلامية مع «تهافت الفلسفه» للغزالى و«التهافت» لخوجة زاده عن مخطوطة الأستانة التي تعد أقدم مخطوطة للكتاب. ثم طبع بالقاهرة عام ١٩٠١ م ثم عام ١٩٠٣ م. ثم نشره الأب موريس بويع عام ١٩٣٠ م ببيروت (المطبعة الكاثوليكية).

وتعد هذه النشرة من أدق وأهم النشرات لهذا الكتاب المهم على وجه الإطلاق، شأنها في ذلك شأن كل ما قام به هذا العالم الممتاز في ميدان التحقيق والنشر. ثم نشره بالقاهرة أخيراً سليمان دنيا نشرة سقية، إذ لم يعتمد في نشرته على مخطوطات جديدة. كما تعد هذه النشرة أقل أهمية من نشرة بويع، بل هي في الواقع لا تعدو عملية النقل عن نسخ وطبعات سابقة على هذه الطبعة، أو النشرة إذا تجاوزنا القول. والأجدر بالمشتغلين بالتراث الفلسفى العربى توجيه جهدهم إلى المخطوطات التى لم تنشر بعد، بدلاً من نشر كتب سبق نشرها نشراً آية في الدقة كتهافت التهافت هذا.

ولهذا الكتاب ترجمة المجلزية قام بها Van den Berghe عام ١٩٥٤ في مجلدين. ويشمل المجلد الأول الترجمة، أما المجلد الثاني فيشمل الحواشى والتعليقات المفيدة التي لا يستغني عنها الباحث في الفلسفة الرشدية. كما أن له ترجمة ملائية صدرت في بون عام ١٩١٣ م قام بها ماكس هورتن. كما أن له ترجمة عربية، وترجمة لاتينية. وهذه الترجمة الأخيرة جانب الصواب في بعض الموضع.

وهذا الكتاب في غنى عن التعريف، ويكتفى أن نقول إن فيلسوفنا حاول فيه

نقض آراء الغزالى ، مرسياً دعائماً الفلسفة من جديد . وكثيراً ما نراه يكشف عن آرائه بين تضاعيف رده على الغزالى ودفعه عن الفلسفة بعد تلك الحملة الظالمة المهوّشة التى وجّهها الغزالى إلى الفلسفة والفلاسفة ، والذى كان يحلو له توجيه الاتهامات وإلقاءها دون سند صحيح<sup>(١)</sup> .



---

(١) توجد كتابات أخرى في مجالات عديدة ، منها المجالات السياسية ، كشرحه لجمهورية أفلاطون ، ونحن بقصد إعداد دراسة مستقلة عن هذه المجالات .



## فلاسفة ابن رشد... آخر فلاسفة العرب

ويتضمن هذا الفصل :

- وفاة ابن رشد وانتهاء وجود الفلسفه العرب.
- الاهتمام ابن رشد بفلسفه أرسطو.
- جوانب من فلسفته في مجال الإنساني.
- جوانب من فلسفته الإلهية.



يقول الفيلسوف ابن رشد في تلخيصه لكتاب «السماع الطبيعي لأرسطو»:

«إن قصدنا من هذا القول أن نعمد إلى كتب أرسطو، فنجرد منها الأقاويل العلمية التي يقتضيها مذهبـه، أعنـى: أوـقـتها، ونـحـلـفـ ما فيها من مذاهـبـ غيرـهـ منـ الـقـدـمـاءـ، إـذـ كـانـتـ قـلـيلـةـ الـإـقـنـاعـ وـغـيرـ نـافـعـةـ فـىـ مـعـرـفـةـ مـذـهـبـهـ. وـإـنـاـ اـعـتـمـدـنـاـ نـقـلـ هـذـاـ الرـأـىـ مـنـ بـيـنـ آـرـاءـ الـقـدـمـاءـ، إـذـ كـانـ قـدـ ظـهـرـ لـلـجـمـيعـ أـشـدـ إـقـنـاعـاـ وـأـثـبـتـ حـجـةـ. وـكـانـ الـذـىـ حـرـكـنـاـ إـلـىـ هـذـاـ أـنـ كـثـيرـاـ مـنـ النـاسـ يـتـعـاطـونـ الرـدـ عـلـىـ مـذـهـبـ أـرـسـطـوـ مـنـ غـيرـ أـنـ يـقـفـواـ عـلـىـ حـقـيـقـةـ مـذـهـبـهـ، فـيـكـونـ ذـلـكـ سـبـبـاـ لـخـفـاءـ الـوقـوفـ عـلـىـ مـاـ فـيـهـ مـنـ حـقـ أـوـ ضـلـهـ».»



يحتل الفيلسوف ابن رشد مكانة كبيرة في تاريخ الفكر الفلسفى العربى . إنه بعد آخر فلاسفة العرب . وإذا كنا قد وجدنا مجموعة من الفلاسفة ببلاد المشرق العربى أمثال الكندى والفارابى وابن سينا وأبى البركات البغدادى ، فإننا نجد أيضاً مجموعة من الفلاسفة الكبار قد عاشوا فى ظل الحضارة العربية ببلاد المغرب العربى ، أى: بلاد الأندلس ، وذلك بعد انتقال الفلسفة من المشرق العربى إلى المغرب العربى . وهؤلاء الفلاسفة هم ابن باجه الذى يعد أول فلاسفة بلاد الأندلس ، وابن طفيل صاحب القصة الأدبية الفلسفية المعروفة ، قصة «حي بن يقطان» ، وابن رشد الذى يعد - كما قلنا - آخر فلاسفة العربى ، والذى بموته انقطع وجود الفلسفة ببلاد المغرب وببلاد المشرق أيضاً ، هذا الانقطاع الذى استمر حتى الآن ، أى: طوال ثمانية قرون من الزمان .

وإذا كانت أكثر بلدان العالم شرقاً وغرباً قد احتفلت بذكرى مرور ثمانية قرون على وفاة ابن رشد ، فإننا نود من خلال هذا الفصل الكشف عن حياة فيلسوفنا ابن رشد الفكرية ، وأبرز جوانب فكره الفلسفى ، وذلك حتى يتبيّن لنا أن حضارتنا العربية الإسلامية قد قدمت لنا مجموعة من المفكرين الكبار .

فابن رشد وإن كان فيلسوفاً من فلاسفة المغرب العربى ، إلا أن دول العالم من مشرقها إلى مغربها تدرس فلسفته العميقة وفكرة البناء ، إذ إن العلم لا وطن له .

وقد ولد ابن رشد عام (١٢٥٠ هـ = ١١٦٦ م) ودرس الفقه المالكى وتعمق في دراسة الفقه تعمقاً أدى به إلى وضع العديد من الرسائل والكتب الفقهية ، وعلى رأسها كتابه المشهور: «بداية المجتهد ونهاية المقتضى في الفقه». وتولى ابن رشد وظيفة القضاء ووصل إلى منصب قاضي القضاة وذلك في أيام الخليفة يوسف ابن عبد المؤمن .

ولم يقتصر ابن رشد على دراسة الفقه، بل درس كافة العلوم التي كانت معروفة في عصره كعلم الكلام والفلسفة والطب وغيرها من العلوم.

لقد ترك لنا مجموعة من المؤلفات الفلسفية، من بينها كتابه «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال»، وكتابه: «مناهج الأدلة في عقائد الملة»، وكتابه «تهاافت التهاافت» الذي يعد من جانبه ردًا على كتاب «تهاافت الفلاسفة» للغزالى.

ومن الأمور المهمة في حياة ابن رشد، اتصاله بال الخليفة أبي يعقوب يوسف ابن عبد المؤمن. وكان هذا الخليفة يميل إلى الاهتمام بالعلماء وجمع الكتب من كثير من أقطار البلاد، والذي قدمه إلى الخليفة هو الفيلسوف ابن طفيل. وقد طلب ابن ط菲尔 من ابن رشد بعد ذلك شرح كتب أرسطو وذلك بناء على رغبة الخليفة. لقد أراد الخليفة قراءة كتب أرسطو، ولكنه كان يشكو الصعوبات التي يجدها في عبارات أرسطو كما ترجمها المترجمون، وقد أبلغ رغبته في قراءة فلسفة أرسطو إلى ابن ط菲尔. ولكن ابن ط菲尔 نظرًا لكبر سنه وكثرة مشاغله في بلاط الخليفة، قابل ابن رشد وأبلغه رغبة أمير المؤمنين وطلب منه شرح كتب أرسطو.

وقد حدثت لابن رشد في أواخر حياته نكبة، تتمثل في إجراء محاكمة له ونفيه إلى بلدة على مقربة من قرطبة، وقد عفا عنه الخليفة أبو يوسف، المسمى بالنصرى، وهو ابن الخليفة الذي تم في عهده تقديم ابن رشد له، من جانب ابن ط菲尔 كما سبق أن أشرنا.

وأخيرًا كانت وفاة ابن رشد عام (١٩٨ هـ = ٥٩٥ م)، وذلك بعد عودته من المنفى بقليل وقد دفن خارج مراكش ثلاثة أشهر، ثم حُمل إلى قرطبة فدفن فيها. وقد ذُكرت أسباب عديدة للنكبة من بينها اهتمام ابن رشد الشديد بالعلوم الفلسفية القديمة، وكانت بلاد الأندلس في بعض الفترات تضيق الخناق على المشغلين بالنطق الفلسفى، ومنها أن ابن رشد حين ألف كتاباً في الحيوان وذكر فيه أنواع الحيوان، قال عند وصفه للزرافة: «القد رأيت الزرافة عند ملك

البربر». (أى: المنصور)، فلما بلغ ذلك المنصور استاء من هذا القول ونقم على ابن رشد، وذلك على الرغم من أن ابن رشد قد قال: «إنما قلت ملك البررين، أى: إفريقية والأندلس، ولكنها تصحّحت على القاريء، فقال: ملك البربر». ومن بين الأسباب التي قيلت حول نكتبه: طريقته الجافة في مخاطبة المنصور، بالإضافة إلى علاقة ابن رشد الوثيقة بشقيق المنصور، وكان المنصور على غير وفاق مع شقيقه.

أسباب عديدة للنكبة<sup>(١)</sup>، نجدها في كتب الترجم، ولكن من الواضح أن أقوى الأسباب إنما يتمثل في اشتغال ابن رشد بالفلسفة والمنطق. والدليل على ذلك ما نجد في أكثر كتب المؤرخين وكتاب الترجم حول أسباب محاكمة ابن رشد. إننا نجد ما يلى: لقد سعى بعض القوم من حساد ابن رشد لدى الأمير - المنصور - ووجدوا طريقهم إلى ذلك في بعض التلاخيص التي كان يكتبها ابن رشد ويشرح فيها كتب أرسطو ولقد أخذوا بعض التلاخيص وعليها بخطه بعض آراء القدماء من الفلاسفة وفيها يقول: لقد ظهر أن الزهرة (كوكب الزهرة) أحد الآلهة. وأوقفوا المنصور على هذه الكلمة، فاستدعاه بعد أن جمع له الرؤساء والأعيان من كل طبقة وهم بقرطبة، فلما حضر ابن رشد قال له الخليفة: أخطئ هذا؟ فأنكر ابن رشد ذلك، فقال له أمير المؤمنين: لعن الله كاتب هذا الخط، وأمر الحاضرين بلعنه، ثم أمر بإخراج ابن رشد في حالة يرثى لها وأمر بإبعاده وإبعاد من يتكلم في شيء من العلوم التي تتعلق بالفلسفة، وأمر الخليفة بأن تكتب عنه الكتب إلى البلاد طالبة من الناس ترك هذه العلوم جملة واحدة، وبإحرق كتب الفلسفة كلها ما عدا الطب والحساب وعلوم الفلك التي تؤدي إلى معرفة أوقات الليل والنهار، واتجاه القبلة في الصلاة.

لقد جمع ابن رشد بين الفلسفة والطب وشرح كتب أرسطو. إنه يعد فيلسوفاً وطبيباً كما أنه اشتهر شهرة كبيرة في الغرب بصفة خاصة لكونه شارحاً لكتب أرسطو. ونود أن نقف وقفة قصيرة عند هذه الجوانب:

---

(١) راجع في ذلك كتابنا: «تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية» - الفصل الأول من الباب الثالث.

اهتم ابن رشد اهتماماً كبيراً بالطب، وألّف فيه العديد من الكتب والرسائل، وعلى رأسها كتابه «الكلليات» الذي ترجم إلى أكثر لغات العالم.

ونود أن نشير إلى أن ابن رشد لم يخرج الطب عن مجال الفلسفة وذلك طبقاً للنظرة إلى الفلسفة في عصره على أنها تتبع كل العلوم في جوفها.

لقد قال ابن رشد بالعديد من الآراء الطبية في مجال الوقاية ومجال العلاج واهتم بالوقاية أكثر من اهتمامه بالعلاج، وكانت هذه هي النظرة السائدة عند أطباء العرب بوجه عام، لاعتقادهم بأن حفظ الشيء الموجود أسهل من البحث عن الشيء المفقود، يعني أن الإنسان إذا حافظ على صحته عن طريق الوقاية، فإن هذا يعد أيسراً بكثير من البحث عن صحته بعد فقدانها، وذلك كما نقول «الوقاية خير من العلاج».

وقد تأثر ابن رشد بأرسطو حين ذهب إلى أن القلب هو المصدر الأصلي لجميع وظائف الحياة الحيوانية، وخالف في ذلك جاليتوس الطبيب الذي كان يذهب إلى أن الدماغ وليس القلب، إنما هو الأساس والمصدر، بحيث يكون القلب تابعاً للدماغ. قلنا إن ابن رشد اهتم اهتماماً لا حدّ له بشرح كتب أرسطو وذلك بعد أن طلب منه ابن طفيل - بناء على رغبة الخليفة - القيام بهذا الشرح. وفي العديد من المعاجم الأجنبية تجد عند ذكر ابن رشد، أن كلمة الشارح تسبق كلمة الفيلسوف، وهذا إن دلنا على شيء، فإنما يدلنا على اهتمام ابن رشد الكبير بشرح كتب أرسطو. ولا بد لنا من الإشارة إلى أن ابن رشد حين كان يشرح أرسطو، لم يكن مجرد مردداً لآراء أرسطو<sup>(١)</sup>. لقد أودع العديد من آرائه الحقيقة من خلال شروحه على أرسطو. إننا إذا أردنا أن نعرف مذهب ابن رشد الفيلسوف الذي يحتل مكانة كبيرة في تاريخ الفلسفة العربية، فلا بد أن نرجع إلى تلك الشروح التي قام بها مفسراً ومؤولاً مذهب أرسطو، وموعداً من خلال التفسير والتأويل والشرح آراء خاصة به. فلا يوجد - إذن - أدنى مبرر لأن نركز

(١) راجع في ذلك كتابنا «التزعة العقلية في فلسفة ابن رشد».

على مؤلفات ابن رشد كفصل المقال، ومناهج الأدلة، وتهافت التهافت، بل لا بد أن نضعها جنباً إلى جنب مع شروحه على كتب أرسطو.

ابن رشد - إذن - لم يقف عند متابعة أرسطو. إنه لم يتقييد بالنص لأنه لأرسطو، إذ إن النفس البشرية تطالب دائماً باستقلالها، وإذا ما قيدتها بنص فإنها تعرف كيف تتصرف بحرية في تفسيرها هذا النص. لقد قال بهذا الرأي المستشرق الفرنسي رينان Renan في كتابه عن ابن رشد ومذهبة، وهو قول يعد فيما نرى صحيحاً تماماً الصحة. ومن هنا فإن ابن رشد إذا كان قد شرح أرسطو وتأثر به، إلا أنه استطاع أن يقيم مذهبًا له يتميز عن مذهب أرسطو.

لقد شرح ابن رشد كتب أرسطو ثلاثة أنواع من الشروح: شرح أكبر، وشرح وسيط، وشرح أصغر - أي: تلخيص - ويتميز منهج ابن رشد في كل نوع من الشروح، بمعنى أننا نجد له طريقة يسير عليها في الشرح الأكبر، غير الطريقة التي يسير عليها في الشرح الوسيط، وهكذا.

ونود الإشارة إلى أن ابن رشد يبدى إعجابه بأرسطو إلى أكبر حد. يدلنا على ذلك ما يقوله ابن رشد في كثير من شروحه ومؤلفاته. فهو على سبيل المثال يقول في مقدمة شرحه لكتاب الطبيعة لأرسطو: «مؤلف هذا الكتاب أكثر الناس عقلاً، وهو الذي ألف في علوم المنطق والطبيعيات وما بعد الطبيعة وأكملها. وسبب قوله هذا أن جميع الكتب التي ألفت قبل مجيء أرسطو، في هذه العلوم، لا تستحق جهد التحدث عنها».

ويمكن القول بأن فيلسوفنا ابن رشد، والذي يعد آخر فلاسفة العرب، قد تميز بحس نقدى من النادر أن نجد له شيئاً في فكرنا الفلسفى العربى. ومن الواضح أن الفلسفه الذين يتميزون بحس نقدى، إنما يقفون على قمة عصورهم الفلسفية. فأرسطو على سبيل المثال يقف على قمة عصر الفلسفه اليونانية لبروز حسه النقدي. وما يقال عن أرسطو، يقال عن ابن رشد، إذ إن فيلسوفنا العربي قد وقف وقفه نقدية شاملة ودقيقة من أكثر الاتجاهات التي كانت موجودة حتى عصره.

لقد نقد الصوفية نقداً عنيفاً. فالصوفية حين يتحدثون عن أذواق ومواجيد وأحوال ومقامات، فإن هذا يعد معبراً عن طريقة فردية ذاتية، وليس عقلية، لأن العقل يعد طريقاً عاماً مشتركاً، فالعقل يعد أعدل الأشياء قسمة بين البشر.

ونقد الأشاعرة أيضاً في آرائهم وفي اتجاههم الجدلية. لقد عرض آراء الأشاعرة عرضاً أميناً، وقام بعد العرض بتوجيه العديد من أوجه النقد. وهذا كان شيئاً متوقعاً من جانبه، إذ إن الأشاعرة كفرقة كلامية، تعدد في آرائها معبرة عن الطريق أو المنهج الجدلية، في حين أن ابن رشد يلتزم بالمنهج البرهانى، والبرهان هو أعلى صور اليقين، إنه كالذهب الخالص كما يقول ابن رشد. أما الجدل فإنه يعد أقل مرتبة من البرهان.

وما يقال عن نقه للصوفية ونقده للأشاعرة، يقال عن موقفه النبدي من الغزالى. فالغزالى يعد أساساً في آرائه معبراً عن الاتجاه الأشعري الصوفى، لا يعد فيلسوفاً بالمعنى الدقيق للكلمة، إذ إنه قد حُشر حسراً في دائرة الفلسفه.

وكلنا يعلم أن الغزالى حين ألف كتابه «تهافت الفلسفه»، أى: تساقط أو انهيار آراء الفلسفه، تحدث عن عشرين مسألة من المسائل التي بحث فيها الفلسفه، وقد انتهى إلى تكفير الفلسفه في ثلاثة مسائل هي:

- ١ - القول بقدم العالم، أى أن العالم لم يُخلق من العدم.
- ٢ - القول بأن الله تعالى يعلم الكليات دون الجزئيات.

٣ - القول بأن الثواب والعقاب في الآخرة إنما هو أساساً للنفس وليس الجسم<sup>(١)</sup>.

وحين عرض ابن رشد - في كتابه «تهافت التهافت» - لأراء الغزالى، فإنه يقف منه وقفة نقدية. لقد بين لنا أن الفلسفه لم يقولوا بهذه الآراء على الصورة التي فهمها الغزالى، وأن حقيقة رأى الفلسفه تختلف عن فهم الغزالى لها.

لقد ذهب ابن رشد إلى أن الغزالى كان واجباً عليه الرجوع إلى كتب الفلسفه

(١) راجع في ذلك كتابنا «المنهج النبدي في فلسفة ابن رشد».

أنفسهم . فإذا تحدث عن أفلاطون فليرجع إلى كتب أفلاطون ، وإذا تحدث عن أرسطو فإن واجبه الرجوع مباشرة إلى ما كتبه أرسطو .

ولكن الغزالى - فيما يرى ابن رشد - لما كان قصده التشویش ، فإنه رجع إلى كتب الفارابي وابن سينا وأقوالهما عن أفلاطون وأرسطو . وهذا يعد خطأ فيما يرى ابن رشد ، إذ من الواجب الرجوع إلى مذهب أرسطو أو غيره من الفلاسفة مباشرة .

حس نقدى بارز نجده عند ابن رشد عميد الفلسفة العقلية فى بلداننا العربية من مشرقها إلى مغاربها ، إن هذا الحس إذا كنا نجده عند الفارابي وعند ابن سينا وعند ابن طفيل ، إلا أنه عند ابن رشد يعد أكثر دقة وشمولاً ، ومن هنا نقول إن ابن رشد يقف على قمة عصر الفلسفة العربية ، وقد قدر له أن يكون آخر فلاسفة العرب .

ولا شك في أن عمل ابن رشد بالقضاء ، وتوليه لمنصب القاضى ومنصب قاضى القضاة ، كان من عوامل بروز حسه النقدى . فالقاضى يقوم بالموازنة والمقارنة وترجح رأى على رأى وبيان أسباب قوة رأى من الآراء ، وأسباب ضعف الرأى الآخر ، وهكذا . كل هذه الجوانب كانت مؤثرة في وجود الحس النقدى عند ابن رشد .

وقد استطاع ابن رشد إقامة نسق فلسفى ، من النادر أن تجد له مثيلاً عند فلاسفة المشرق العربى . إنه لم يكن مكتفىاً بالنقد ، بل نراه ينتقل من الجانب النقدى إلى الجانب البنائى الإنسائى الإيجابى .

ونود أن نشير فيما يلى إلى نماذج من آرائه الفلسفية حول بعض المشكلات التى اهتم بدراستها وتحليلها وسبر أغوارها .

لقد درس موضوع الأدلة على وجود الله تعالى ، وقدم لنا ثلاثة أدلة على وجوده تعالى وذلك على النحو التالى :

**الدليل الأول: دليل العناية الإلهية.**

الدليل الثاني: دليل الاختراع.

الدليل الثالث: دليل الحركة.

ويقف ابن رشد وقفه طويلة عند الدليل الأول، ويقول إن الهدف من هذا الدليل هو معرفة عناية الله تعالى بالإنسان وخلق جميع الموجودات من أجله.

ويقوم هذا الدليل على أصلين: أحدهما أن جميع الموجودات تعد موافقة لوجود الإنسان. وثانيهما أن هذه الموافقة هي ضرورة من قبل فاعل قاصد لذلك مريد، إذ لا يمكن أن تكون هذه الموافقة قد جاءت عن طريق المصادفة.

وهذا الدليل - فيما يرى ابن رشد - يتعرف على الله بمخلوقاته، وهي طريقة الحكماء، فإن الشريعة الخاصة بالحكماء هي الفحص عن جميع الموجودات، إذ إن الخالق لا يُعبد بعبادة أشرف من معرفة مخلوقاته التي تؤدي إلى معرفة ذاته سبحانه على وجه الحقيقة. أى أن من أراد معرفة الله تعالى معرفة تامة، فإن عليه الفحص عن منافع الموجودات.

وهناك - فيما يرى ابن رشد - أمثلة كثيرة تدل على موافقة جميع الموجودات لوجود الإنسان، وتدل على العناية الإلهية، وذلك كالشمس والقمر والنبات والحيوان والجماد وأعضاء الإنسان.

فالشمس مثلاً لو كانت أعظم جرمًا مما هي أو أقرب مكاناً، لهلكت أنواع النبات والحيوانات من شدة الحر، ولو كانت أصغر حجمًا أو أبعد لهلكت من شدة البرد. ولو لم يكن لها فلك مائل لما كان هنا صيف ولا شتاء ولا ربيع ولا خريف، وهذه الأزمان ضرورية في وجود أنواع النبات والحيوان، ولو لا الحركة اليومية لم يكن ليل ولا نهار.

وليس العناية مقصورة على الشمس، بل نجدها أيضًا بالنسبة للقمر، إنه لو كان أعظم مما هو أو أصغر أو أبعد أو أقرب، أو لم يكن نوره مستفادًا من الشمس، لما كان له هذا الفعل.

وما يقال عن الشمس والقمر، يقال عن سائر الكواكب في أفلاتها وفي

مسيراتها مسارات معتدلة في أبعاد محددة من الشمس ولو وقف جرم من الأجرام السماوية لحظة واحدة لفسد ما على الأرض، فضلاً عن أن تقف كلها.

ويذكر ابن رشد العديد من الآيات القرآنية التي تؤيد وجود العناية الإلهية،

ومن بينها قوله تعالى:

﴿أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهَادًا ﴿٦﴾ وَالْجَبَالَ أَوْتَادًا ﴿٧﴾ وَخَلَقْنَاكُمْ أَزْوَاجًا ﴿٨﴾ وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَاتًا ﴿٩﴾ وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ لِبَاسًا ﴿١٠﴾ وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا ﴿١١﴾ وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شَدَادًا ﴿١٢﴾ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجَا ﴿١٣﴾ وَأَنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْصَرِاتِ مَاءً ثَجَاجًا ﴿١٤﴾ لِنُخْرِجَ بِهِ حَبًّا وَنَبَاتًا ﴿١٥﴾ وَجَنَّاتٍ أَنْفَافًا ﴿١٦﴾﴾ [النَّبَا: ٦ - ١٦].

وقوله تعالى: «تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُنِيرًا» [الفرقان: ٦١].

وقوله تعالى: «الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا» [البقرة: ٢٢].

ويبيّن لنا الفيلسوف ابن رشد أن هذه الآيات تتضمن التنبية على موافقة أجزاء العالم لوجود الإنسان، فالأرض خلقت بصورة يتأتى لنا المقام عليها، ولو كانت بشكل آخر غير شكلها، أو في موضع آخر غير الموضع الذي هي عليه، أو بقدر غير هذا القدر، لما أمكن أن يوجد فيها ولا أن تخلق عليها.

ومن الواضح أن ابن رشد يركز جهده لكي يبيّن لنا أنه توجد أدلة كثيرة على العناية الإلهية. ونظرته هذه تكشف عن النزعة التفاؤلية، بحيث لا تعد هذه النظرة من جانبه معبرة عن نزعة تشاؤمية.

ولإذا كان ابن رشد قد استفاد بعض أوجه الاستفادة من الفلسفه الذين سبقوه والذين أكدوا على مظاهر العناية الإلهية في الكون، إلا أنه من الواضح أن ابن رشد كان صاحب نظرة أكثر دقة وعمقاً. ودليلنا على ذلك أن ابن رشد يربط بين دليل العناية الإلهية، وبين الاعتقاد بوجود علاقة ضرورية بين الأسباب

والمسبيات، فكل شيء له أسبابه المحددة، والكون لم يوجد مصادفة، وتوجد علاقات ضرورية بين العالم العلوي والعالم السفلي، كما توجد علاقات ضرورية محددة بين النبات والحيوان والإنسان.

ونجد الإشارة إلى أن إيمان ابن رشد بأن العلاقة بين الأسباب والمسبيات إنما تعد ضرورية، كان مؤدياً من جانبه إلى نقد الأشاعرة ونقد الغزالى. فمن المعروف في تاريخ الفكر الفلسفى العربى، أننا نجد رأيين يختلف كل رأى منها عن الآخر اختلافاً جوهرياً. فإذا كان الأشاعرة والغزالى قد ذهبوا إلى القول بأنه لا توجد ضرورة في العلاقة بين الأسباب والمسبيات، فإننا نجد ابن رشد يؤكّد على القول بوجود ضرورة بين الأسباب والمسبيات.

وما يقال عن اهتمام ابن رشد بإثبات العناية الإلهية من خلال دليله الأول على وجود الله تعالى، يقال عن اهتمامه بإثبات أن كل مخترع إنما له مخترع، وهذا هو الدليل الثاني، دليل الاختراع كما سبق أن أشرنا، إذ يرى ابن رشد أن دلالة الاختراع يدخل فيها وجود الحيوان بأنواعه، ووجود النبات والسموات.

ويقيم ابن رشد دليله على أصلين:  
**الأصل الأول:** هذه الموجودات مخترعة.  
**الأصل الثاني:** كل مخترع، فهو مخترع.

وهذان الأصلان يوجدان بالفطرة عند جميع الناس، إذ إنما ما دمنا نسلّم بأن هذه الموجودات مخترعة، فلا بد - إذن - من التسلّيم بوجود الله تعالى، انطلاقاً من الاعتقاد بوجود علاقة ضرورية بين الأسباب والمسبيات.

وتوجد علاقة مشتركة تجمع بين الدليل الأول والدليل الثاني فيما يرى ابن رشد، إذ إن كل دليل منها يقوم على الاعتراف بالنظام في الكون، وأن الأشياء - أي: المخلوقات - لم توجَد عبثاً أو حظاً أو مصادفة.

ويقدر ما كان ابن رشد حريصاً على التدليل على وجود الله تعالى عن طريق

العنابة الإلهية (الدليل الأول) وعن طريق الاختراع (الدليل الثاني)، فإننا نجده حريصاً في (دليله الثالث) على بيان أن الحركة لا تحدث مصادفة، بل إن كل محرّك فله محرك.

وإذا كان ابن رشد قد بذل أقصى جهده في القول بأكثر من دليل على وجود الله تعالى، وعبر من خلال أدلة عن نظرة عقلية دقيقة، نظرة تقوم على الاعتقاد بوجود علاقات ضرورية بين الأسباب والمسببات، نظرة ترفض القول بالعبث أو المصادفة، فإننا نجده مهتماً أيضاً بالتوفيق بين الدين والفلسفة. لقد دافع عن التأويل، دافع عن الاجتهاد في فهم الآيات القرآنية. نجد هذا واضحاً ليس من خلال كتبه الفلسفية وعلى رأسها كتابه: فصل المقال فيما بين الحكمة (الفلسفة) والشريعة (الدين) من الاتصال.

ومن الجدير بالذكر أن نقول إن موضوع التوفيق بين الدين والفلسفة إنما يعد من الموضوعات التي اهتم بها فلاسفة الإسلام ابتداءً من أول فلاسفة العرب، أي: الكندي، في المشرق العربي. لقد حاول فلاسفة العرب التوفيق بين الدين والفلسفة وذلك لاعتقادهم أن الدين والفلسفة يساند كل منهما الآخر في كل المسائل الجوهرية، وإن بدا بينهما تعارض، فإنه ليس حقيقياً، وإنما نشأ نتيجة لسوء فهم كليهما.

ويمكن القول بأن من الأسباب التي أدت إلى اهتمام فلاسفة العرب بالتوفيق بين الدين والفلسفة، وجود آيات في القرآن الكريم تحيث وتشجع على التأمل والبحث والنظر، بالإضافة إلى إيمان هؤلاء الفلاسفة بأهمية الفلسفة والتفلسف والاستفادة من آراء فلاسفة اليونان القدماء.

صحيح أن فلاسفة العرب ومن بينهم ابن رشد لم ينجحوا تماماً في موضوع التوفيق بين الدين والفلسفة، ولكن هذا لا يقلل من المحاولات التي قاموا بها في مجال فلسفة الدين، مجال التوفيق بين الدين والفلسفة.

ويدعونا ابن رشد إلى ضرورة التعرف على أفكار وكتب الآخرين، أي: كما

نقول: اطلبوا العلم ولو في الصين. يقول ابن رشد في أهم كتاب قام بتاليفه في مجال التوفيق بين الدين والفلسفة، ونعني به كتاب: «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال»: «ينبغي أن نضرب بأيدينا إلى كتبهم وننظر فيما قالوه من ذلك، فإن كان كله صواباً قبلناه منهم، وإن كان فيه ما ليس بصواب نبهنا عليه».

وهذا المبدأ يعد فيما نرى مبدأً مهماً، إذ فيه دعوة إلى البحث عن الحقيقة كحقيقة، وبصرف النظر عن كونها إسلامية أو غير إسلامية، كونها عربية أو غير عربية.

ويدافع ابن رشد كما قلنا عن التأويل والقياس، ويقول إن الفقيه إذا كان يفعل هذا في كثير من الأحكام الشرعية، فأولى بالفلاسفة أن يفعل ذلك. فالفلسوف لا يصح من جانبه الوقوف عند ظاهر الآية، بل واجبه تأويلها. يقول ابن رشد في كتابه «فصل المقال»: «ونحن نقطع قطعاً أن كل ما أدى إليه البرهان، وخالقه ظاهر الشرع، أن ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربي، وهذه القضية لا يشك فيها مسلم ولا يرتاب بها مؤمن».

بذل ابن رشد جهداً كبيراً كما قلنا لكي يبين لنا أن الفلسفة صاحبة الشريعة والأخت الرضيعة. ومن الواضح أن ابن رشد بدفعاته عن التأويل، إنما يعبر عن إيمان واضح بالاتجاه العقلي. لقد ارتضى ابن رشد لنفسه الوقفة العقلية، الوقفة التقديمة. ولم يكن مهتماً بموضوع التوفيق بين الدين والفلسفة من خلال كتابه «فصل المقال» فحسب، بل نراه مهتماً بهذا الموضوع من خلال كتب عديدة له ومن بينها: مناهج الأدلة في عقائد الملة، وتهافت التهافت، بل نراه أثناء قيامه بشرح كتب أرسطو، يشير إلى موضوع التوفيق بين الدين والفلسفة بطريقة مباشرة تارة، وطريقة غير مباشرة تارة أخرى<sup>(١)</sup>.

قلنا إن ابن رشد ترك لنا مذهبًا عقليًا، مذهبًا عبر من خلاله عن تمسكه بالعقل

(١) لم يقدر لهذه المحاولة - محاولة التوفيق - النجاح. راجع في ذلك كتابنا «مذاهب فلاسفة المشرق» - دار المعارف - الطبعة الخامسة عشرة ١٩٩٩ م.

وبالمبادئ العقلية، وهذا المذهب إذا كان قد تأثر في بعض جوانبه بالفلاسفة الذين سبقوه، وخاصة أرسطو الفيلسوف اليوناني، إلا أنه أضاف أبعاداً جديدة من الصعب أن نردها إلى أفكار من سبقوه.

إذا كان ابن رشد - كما أوضحنا - قد اهتم بدراسة موضوع الأدلة على وجود الله تعالى، ودراسة موضوع التوفيق بين الدين والفلسفة (فلسفة الدين)، فإننا نجد مهتماً أيضاً بدراسة مشكلة الخير والشر. وهذا الاهتمام من جانبه كان متوقعاً وخاصة أنه قدم لنا دليلاً على وجود الله تعالى، ومعنى به دليل العناية الإلهية، وهذا الدليل إنما يقوم على إثبات عناية الله تعالى بالكون وما فيه من موجودات، وكيف أن هذه العناية إنما تعد سارية في العالم كله سمائه وأرضه.

من هذا المنطلق يذهب ابن رشد في دراسته لمشكلة الخير والشر إلى أن الخير يمثل الأغلبية أو الأكثريّة، في حين أن الشر يعد قليلاً بالقياس إلى الخير.

إذا كان ابن رشد قد تأثر بأرسطو على وجه الخصوص، فإنه قد تأثر أيضاً بفلسفه المشرق العربي الذين سبقوه، وخاصة الفارابي وابن سينا، إذ نجد بعض أوجه الشبه بين آراء ابن رشد حول هذه المشكلة، مشكلة الخير والشر، وآراء ابن سينا على وجه الخصوص. ألم يقل ابن سينا في كتابه «الشفاء»: «إن الشر في أشخاص الموجودات قليل، ومع ذلك فإن وجود الشر في الأشياء ضرورة تابعة للحاجة إلى الخير».

هذه النظرة نجدها أيضاً عند ابن رشد، إذ يكفي في رأيه إثبات أن العالم في جملته يتوجه نحو الخير، وعلى هذا يجب تفسير الظواهر التي قد يبدو منها أنها تتوجه إلى الشر. فالنار مثلاً إنما خلقت لأجل الخير، وإذا حدثت عنها شرور، فإن هذه الشرور ناتجة عن طبيعتها، بالإضافة إلى أنها ضرورية لكي تؤدي أعمالها الخيرية، وإذا ما قارنا بين ما يعرض عنها من الشر، وما تؤدي إليه من خيرات، قلنا إن الخيرات تعد أضعاف الشرور التي تتبع عنها.

ومن هنا نقول إنه ليس في الإمكان أبدع مما كان، بمعنى أن الأفضل أن توجد

النار رغم ما يحدث عنها من الشرور، من لا توجد أساساً. إننا نجد شروراً تترتب على عدم وجود النار أكثر بكثير من الشرور التي تتبع عنها حين وجودها فايهما أفضل - إذن - وجود النار مع ما يحدث عنها أحياناً من شرور، أم إعدام النار أساساً؟

وعلى هذا يكون ابن رشد في دراسته لمشكلة الخير والشر معتبراً عن نظرية تفاؤلية أساساً<sup>(١)</sup>، نظرة تقوم على الاعتقاد بأن الخير هو الأعم والأغلب، وأن الشر يمثل الأقلية، بل الندرة أحياناً. ومن الواضح أن أصحاب الفكر التشاوقي كما سبق أن أشرنا يركزون على الألم والشر، في حين نرى أصحاب النزعة التفاؤلية من أمثال ابن سينا في المشرق العربي، وابن رشد في المغرب العربي، قد ذهبوا إلى القول بأن المادة هي سبب الشر، وأن الموجودات إذا حدثت عنها شرور، فإن هذه الشرور لم تكن الهدف الرئيسي من إيجادها، بل إنها وجدت أساساً لأجل الخير، والدليل على ذلك أن الخير يمثل الأكثريّة، في حين أن الشر يمثل الأقلية، كما يقول ابن رشد في العديد من كتبه سواء المؤلفة، أو الكتب التي شرح فيها أرسطو وفلسفته.

وإذا كان ابن رشد قد حرص على دراسة مشكلة الخير والشر، تلك المشكلة التي نجد لها أبعاداً تتعلق بالإنسان أساساً، فإنه حرص أيضاً على دراسة مشكلة القضاء والقدر، تلك المشكلة التي تتعلق في أكثر جوانبها بالبعد الإنساني أساساً.

لقد عرض ابن رشد لآراء الجبرية الذين ذهبوا إلى القول بالجبر، وأن الإنسان كالريشة في مهب الرياح، وأن الأفعال تنسب إليه مجازاً وليس حقيقة، كما نجد ابن رشد مهتماً بعرض آراء الأشاعرة الذين حاولوا الوقوف موقفاً وسطاً بين القول بالجبر (الجبرية) والقول بحرية الإرادة (المعزلة).

وقد بين لنا ابن رشد أن موقف الأشاعرة إنما يعد في الحقيقة معتبراً عن اتجاه جبرى. إنهم إذا كانوا ينسبون إلى الله تعالى خلق الفعل، وإلى الإنسان الاتجاه

(١) راجع في ذلك كتابنا «الفلسفة العربية والطريق إلى المستقبل» - دار الرشاد - القاهرة - الطبعة الثانية ١٩٩٩م..

إلى الفعل، فإنّ هذا إنْ دلّنا على شيء، فإنما يدلنا على الجانب أو الاتجاه الجبرى أساساً، فالعبرة بخلق الفعل، وليس بالاتجاه إلى الفعل.

ويكشف لنا ابن رشد من خلال آرائه، أن الموقف الصحيح هو الاعتقاد بحرية الإرادة الإنسانية، فإذا كان الله تعالى يخلق جواهر الأشياء كبذرة القمح مثلاً، إلا أن البذرة لا يمكن أن تصبح سبباً إلا عن طريق عمليات يقوم بها الإنسان.

يضاف إلى ذلك أن الإنسان يشعر داخله بحرية الإرادة الإنسانية، وإذا وجدنا في الكون النواميس التي قد تقف عقبة بين الإنسان وتحقيق حريته، فإن هذه النواميس أو النظم التي خلقها الله تعالى، إنما تعد ضرورية لكي يكون الكون كوناً. فإذا وجدنا أمطاراً وناراً قد تعوق الفرد الإنساني عن أداء عمل ما، إلا أن هذه النواميس تعد ضرورية لكي تتصور الكون كوناً، تماماً كما نقول إن كل مجتمع لديه مجموعة من العادات والتقاليد التي قد تقلل من حرية الإنسان، ولكن هذه العادات والتقاليد تعد ضرورية لكي تصور مجتمعاً من المجتمعات، إذ لا يوجد مجتمع بدون عادات وتقاليد.

والواقع أن ابن رشد قد بذل أقصى جهده لكي يقدم لنا رؤية متكاملة، وحدة عضوية، نسق محكم شامل، ولا شك أنه من خلال تلك الرؤية إنما كان معبراً عن اعتزازه بالعلم.

لقد دخل ابن رشد تاريخ الفلسفة العربية من أوسع الأبواب وأرجحها، ومن حقنا أن نفخر بابن رشد، ومن واجبنا دراسة أفكاره، ويقيني أننا سنجد لديه العديد من الآراء التي تصلح لزماننا الحالى، لأيامنا التي نحياها. سنجد لديه حلولاً للعديد من المشكلات الفكرية التي نبحث فيها اليوم، وما أكثرها. لقد قال ابن رشد برأيه لكي تبقى، لكي تستمر خلال الزمان والمكان. كان معبراً عن اتجاه عقلى نقدى. ومن واجب دول العالم من مشرقها إلى مغاربها أن تقيم له المهرجانات والاحتفالات لإحياء لذكره واعترافاً بأفكاره، وما أعمقها وما أروعها.





## الفصل الرابع

# لما فتنا العربية بين ماضيها الزاهر وحاضرها المظلم

(لماذا يقف ابن رشد على قمة عصر الفلسفة العربية؟)

ويتضمن هذا الفصل :

- الفكر العربي وحركة الترجمة من اللغات الأجنبية.
- هل يمكن أن نقدم للعالم أي بиولوجية عربية؟
- أوجه الاستفادة من الفلسفة الرشيدية.
- ابن رشد والوقوف على قمة عصر الفلسفة العربية.



يقول صاحب الاتجاه التنويرى الفيلسوف «ابن رشد» فى كتابه «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال»:  
«ونحن نقطع قطعاً أن كل ما أدى إليه البرهان وخالفه ظاهر الشرع،  
أن ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربى. وهذه  
القضية لا يشك فيها مسلم ولا يرتاب بها مؤمن».



## **نقدیم :**

سوف نقسم دراستنا لهذه القضية، حول مجموعة من المحاور، نرى من جانبنا أنها تعد محاور رئيسية إذ إن قصتنا هو التأكيد على أن فيلسوفنا ابن رشد يقف على قمة عصر الفلسفة العربية. إن هذا لا يمكن إثباته إلا بالرجوع إلى ماضي الفلسفة العربية في المشرق أساساً وذلك ابتداء من حركة الترجمة، تلك الحركة المجيدة التي أدت بفكرينا إلى الاطلاع على الفلسفة اليونانية وغيرها من فلسفات.

نقول هذا رغم أننا نضع في اعتبارنا أنه من الضروري وضع الكثير من التحفظات وأوجه النقد بالنسبة لمحاولات التوفيق بين الأصلية والمعاصرة.

### **أولاً - الفكر العربي وحركة الترجمة :**

يمكن القول بأن حركة الترجمة من اللغات الأجنبية وخاصة اللغة اليونانية إلى اللغة العربية قد أثرت تأثيراً لا حد له في صياغة وبلورة الفكر الإسلامي عند من يمثلون هذا الفكر، وخاصة الفلسفى منها ونقصد بهم مجموعة المتكلمين، أى: أصحاب الفرق الإسلامية كالمعتزلة والأشاعرة، وأيضاً مجموعة الفلاسفة الذين قدموا لنا مذاهب فلسفية اعتمدت اعتماداً كبيراً على الاستفادة من أفكار فلاسفة اليونان القديم، ومن بين فلاسفة الإسلام أو فلاسفة العرب: الكندي والفارابي وابن سينا في المشرق العربي، وابن باجه وابن طفيل وابن رشد في المغرب العربي، أى: بلاد الأندلس كما كانت تسمى في تلك الفترة. وأيضاً مجموعة من صوفية الإسلام الذين تأثروا بأفكار أجنبية بالإضافة إلى أفكار إسلامية ومن بينهم الحلاج ومحبي الدين بن عربي.

يمكن القول - إذن - بأن حركة الترجمة كان لها دورها الكبير والحااسم

بالنسبة لتشكيل وجهات نظر أصحاب الفرق الإسلامية بالإضافة إلى الفلسفه وأيضاً بعض صوفية الإسلام. ومن الخطأ الكبير أن نقلل من أهمية حركة الترجمة، وإذا قلنا بأصالة الفكر الإسلامي فإن معنى الأصالة لا يتعارض مع القول باستفادتنا نحن العرب من أفكار الأمم الأخرى بحيث يمكن القول بأننا لا نجد مذهبًا أو فكرًا فلسفياً عند فيلسوف عربى إلا بأن نعترف بأنه قد استفاد من حركة الترجمة.

ويمكن أن نلقى بعض الأضواء على حركة الترجمة قديماً وخاصة في العصر العباسي، والقصد من ذلك هو أن تتخذ من الماضي عبرة للحاضر إذ إن حركة الترجمة في الماضي إذا كانت قد أدت إلى نتائج إيجابية لا حصر لها فما أحوجنا اليوم إلى مواصلة حركة الترجمة حتى يمكننا الانتفاع بأفكار الغربيين ومعرفة آرائهم، وإذا قلنا بأن عالمنا العربي الإسلامي يستطيع تقديم أيدلوجية عربية عصرية، فإن تلك الأيدلوجية كما سنوضح فيما بعد لابد أن تستفيد من أفكار الغرب وإن فسوف ينظر إليها الغرب كدعوة غير مفهومة يعني أن الفكر العربي الآن لابد أن ينفتح على فكر الغرب وثقافة الغرب.

وإذا عدنا إلى الحديث عن حركة الترجمة قديماً استطعنا القول بأن النشاط الحقيقى في حركة الترجمة يرجع إلى أيام العباسين. لقد انتشرت الترجمة انتشاراً واسعاً أيام العباسين وبدأ العمل المنظم في نقل كتب مفكري اليونان في الطبيعة والطب والمنطق وغير ذلك من علوم وفلسفات. لقد اهتم الخلفاء العباسيون بتشجيع الترجمة والمت�رجمين، فالمتصور مثلاً حين أنشأ مدينة بغداد استدعاى من مدرسة جنديسابور تلك المدرسة التي تقع في فارس والتي يمكن أن تعتبرها همزة الوصل ونقطة الالتقاء بين الفلسفة اليونانية والفلسفة العربية. نقول: استدعاى المتصور العباسي أكثر من طبيب ومتترجم وقد توالى استدعاءه الأطباء والعلماء والمتترجمين بعد ذلك. ويقال إن المتصور كان أول خليفة ترجمت له الكتب من اللغات الأجنبية إلى اللغة العربية ومنها كتاب «كليلة ودمنة» وأيضاً كتب أرسطو وكتب إقليدس.

عصر العباسين - إذن - يمكن أن نعتبره كما قلنا عصر الترجمة بمعنى أن أعظم إنجاز فكري أيام العباسين إنما كان يتمثل في تشجيع الترجمة وقد انتشرت الترجمة انتشاراً واسعاً وخاصة بعد اهتمام المأمون ببيت الحكمة الذي احتوى كتاباً وضع في اللغات شتى: يونانية وفارسية وهندية. وقد اختار له المأمون الرؤساء والمترجمين الذين يجيدون هذه اللغات وعقد الكثير من الصلات بينه وبين ملوك الروم بحيث أرسلوا له الكثير من كتب الفلسفه والعلماء القدامى كأفلاطون وأرسطو وإقليدس وجالينوس الطبيب وقد اختار المأمون مجموعة من المترجمين وكلفهم بدقة ترجمة كتب هؤلاء الفلاسفة والعلماء وتم فعلاً ترجمة هذه الكتب بل إنه شجع الناس على قراءة تلك الكتب. وإن نظرة واحدة إلى أسماء الرسائل والكتب التي نقلت إلى اللغة العربية والتي كان أكثرها لمفكري اليونان تدلنا على أهمية العمل الذي قام به المترجمون. لقد شملت الترجمة علوماً شتى وترجمت كتب فلسفية وطبيعية ورياضية وفلكلورية وكيماوية وغير ذلك من علوم وفنون شتى، وعن طريق هذه الترجمات توصل فلاسفة العرب إلى الاطلاع على ما كتبه فلاسفة اليونان.

يمكن القول - إذن - بأن حركة الترجمة قد أدت إلى بirth حضاري جديد بالنسبة للأمة العربية. نقول هذا ونؤكده على القول حتى يتبيّن لنا أننا الآن - رغم أننا نعيش في القرن العشرين - لا نجد اهتماماً بالترجمة بقدر الاهتمام الذي كان موجوداً في الماضي، أي: أيام العباسين، وذلك على الرغم من حاجتنا الماسة إلى الترجمة وخاصة وأن الحضارة السائدة الآن هي حضارة الغرب والعلوم السائدة الآن هي علوم الغرب. نقول هذا ولابد أن نعرف به صراحة انطلاقاً من نظرة موضوعية دقيقة وليس انطلاقاً من نظرة عاطفية هو جاء.

ثانياً - هل أثر الفكر الغربي تأثيراً إيجابياً أم سلبياً؟

اعتقد اعتقاداً لا يخالجني فيه شك أن التلاقي بين الفكر الغربي الأجنبي والفكر العربي كان ظاهرة صحية وليس حالة مرضية، وهذا يعني أن حركة

الترجمة قد أدت إلى آثار إيجابية بمعنى وجود تأثير إيجابي وليس تأثيراً سلبياً كما يزعم البعض. إنني أعتقد كما سبق أن أشرت أنه لو لا حركة الترجمة في الماضي لما وجدنا مذاهب فلسفية ناضجة عند فلاسفة الإسلام ومفكري العرب. إننا يجب أن نعترف بأهمية حركة الترجمة وفضيلتها على مفكري الإسلام ولا يصح أن ننطوي داخل أنفسنا وننادي ببطلان كل علوم الغرب وكل حكمة الغرب ونقول إن لدينا اكتفاء ذاتياً. إن الاكتفاء الذاتي إذا صحي بالنسبة للموارد المادية فلا يصح إطلاقاً بالنسبة للجانب الثقافي الحضاري بل نجادل لا نجد أمة من الأمم إلا واعتمدت على الشمار الفكرية للأمم الأخرى، فلماذا - إذن - ننادي ببطلان أفكار مفكري بلاد الفرنجة ونقول إن أفكارهم تعد ضلالاً وبهتاناً. بل إن منا - للأسف الشديد - من يقول بأن الغرب يمثل الظلام، وهذا في رأيي يعد خطأً كبيراً، فليس كل ما يأتي من الغرب هو الباطل والظلم بل نقول بوجود أفكار كثيرة أتت من الغرب مثل طريق النور وطريق الحقيقة وما أحوجنا إلى أن نستفيد منها ونأخذ الملائم لنا فإن هذا أفضل من اتهام فكر الغرب وحضارة الغرب بالضلال. إن الفكر الإسلامي حين يلتقي بالفلسفات الغربية فإن هذا يمثل نقطة قوة لا نقطة ضعف وإذا كنا نقول إن فكرنا الإسلامي يعد فكراً قوياً ودقيقاً فلماذا الخوف - إذن - من التقائه بالفلسفة الغربية . ١٩

التلاقي - إذن - لابد منه، وإذا كان التلاقي في الماضي معبراً عن ظاهرة صحية فإن التلاقي في الحاضر لابد بدوره أن يكون معبراً عن ظاهرة صحية، والدليل على ذلك أننا نجد الباحثين في قضایا فکرية کقضیة التجدد وقضیة الأصالة والمعاصرة لابد وأن يعترفوا بأهمية الانفتاح على أفكار الغرب فعما يعني التجدد إذا قلنا بالانغلاق على فكرنا؟ إنه يعني: «لا شيء». والدليل على ذلك أن الأصالة إذا كان يقصد منها - عادة - التراث، أي: القديم، فإن المعاصرة تجبره لتبيّن لنا أهمية الأفكار الحديثة عند الغرب، فالجملع - إذن - بين الأصالة والمعاصرة إنما يعد تعبيراً عن تلاقي الفكر الإسلامي بالفكر الغربي.

يمكن القول بأننا نجد عند المجددين، وأيضاً عند المهتمين بقضایا التراث

والتجدد، دعوة إلى تقدير أفكار الغرب. نجد هذا عند أمثال: محمد عبده، وطه حسين، وذكر نجيب محمود، وتوفيق الطويل، وغيرهم من المهتمين بهذه القضايا، بل إن الداعين إلى التركيز على التراث الإسلامي لا ينكرون إنكاراً تاماً أهمية بعض ما جاء من الغرب، ومن أمثلة هؤلاء: جمال الدين الأفغاني، وعبد الرحمن الكواكبي، ومحمد إقبال.

إذن: يمكن القول بأن الدعوت الانفتاحية إنما تكون أقوى وأكثر استمراراً من دعوات الانغلاق وضيق الأفق، ولهذا نجد استمراً بوجه عام لدعوات المجلدين ولا نجد استمراً أو شائعاً يذكر لدعوات المعتبرين عن الانغلاق والدوران حول أنفسنا وعدم الاطلاع على فكر الغرب وثقافات الأمم الأخرى.

نقول هذا ونؤكد دواماً على القول به نظراً لأننا ما زلنا نجد دعوات انغلاقية معبرة عن ضيق الأفق ومعبرة عن التعصب ومعبرة عن الجهل، ويعنى هذا أننا ما زلنا نجد على أرضنا من يفسد فيها عن طريق تلك الدعوات التي إن دلتنا على شيء فإنما تدلنا على ضيق أفق أصحابها. فلننطلق بكل قوانا إلى الاستفادة من أفكار الغرب ولا نخشى من ذلك شيئاً.

### ثالثاً . الفكر العربي بعد الترجمات إلى اللغة العربية:

بناء على ما سبق يمكنني القول بأن الفكر العربي بعد حركة الترجمة كان فكراً مشرقاً ووضاءً، فكراً من طبيعته الاستمرار، فكراً بإمكانه أن يستوعب أفكار الأمم الأخرى بحيث تكون تلك الأفكار في قالب إسلامي عربي، وهذا ما وجدناه في الماضي عند فلاسفتنا أمثال الفارابي وابن رشد، ووجدناه في الحاضر أيضاً عند أمثال طه حسين.

فالفارابي قد استفاد استفادة لا حد لها من الفكر الغربي اليوناني ولكنه مع ذلك يعد مفكراً أو فيلسوفاً من فلاسفة الإسلام، فأين الخطأ - إذن - من الفكر الغربي؟ لا يوجد خطأ. وابن رشد قد استفاد استفادة هائلة من الفكر اليوناني ومع ذلك فابن رشد يعد فيلسوفاً من فلاسفة العرب، فيلسوفاً من فلاسفة

الإسلام، فأين الخطأ - إذن - من الفكر الغربي؟ لا يوجد خطأ، فابن رشد لم يكن باطلاً على الفكر اليوناني مفكراً يونانياً، بل كان مفكراً عربياً إسلامياً.

وما يقال عن أجدادنا القدامى من أمثال الفارابى فى المشرق العربى وابن رشد فى المغرب العربى، يمكن أن يقال عن كثير من المعاصرين ومن بينهم محمد عبده الذى استفاد من أفكار غربية ولكنه بحث بمقتضها قضايا إسلامية، وأيضاً طه حسين كان متأثراً بديكارت ومنهجه ديكارت ولكنه طبق المنهج على قضايا داخلية إسلامية.

التقاء الفكر الإسلامي بالفكر الغربى الذى تم نقله وترجمته إلى اللغة العربية - نقول: هذا الالتقاء كان التقاء مثمرًا وفعالاً وإيجابياً، بل إنه من الأحداث البارزة في تاريخ حياتنا الفكرية، ويجب أن نباهى به ونفخر به بين الأمم.

وإذا وجدنا بعض الدعوات التي قد تعدد من بعض جوانبها تعبيراً عن الشك فى مذاهب الغرب فإن تلك الدعوات لا تعد كما قلنا دعوات افتتاحية استمرارية ومن أمثلة تلك الدعوات التي تعدد من بعض جوانبها دعوات انغلاقية غير ناضجة دعوات مجموعة من القدامى أمثال الغزالى وابن تيمية، ومجموعة من المعاصرين فى أرجاء العربية، وتعدد دعواتهم الانغلاقية نوعاً من الاستمرار لدعوات وأفكار أمثال الغزالى وابن تيمية.

#### رابعاً - إخوان الصفا:

يمثل إخوان الصفا طريق التنوير والمحوار مع الآخر. ولا أود أن أتحدث بطريقة تفصيلية عن إخوان الصفا ولكن كل ما أود الإشارة إليه أنهم - شأنهم فى ذلك شأن بقية فلاسفة العرب، من جاءوا قبلهم ومن جاءوا بعدهم - كانوا حريصين على الاستفادة من أفكار الأمم الأخرى. إنهم جماعة بمعنى أن رسائلهم تعبر عن التأليف الجماعي، وكانوا فى تلك الرسائل معبرين تعبيرًا تاماً عن المزج بين الفكر الإسلامي من جهة والأفكار الغربية من جهة أخرى، كما لم يجد لديهم أهدافاً سياسية وأهدافاً دينية ورسائلهم تتميز بغزاره الاطلاع وعمق الثقافة

وحاولوا جهدهم التوفيق بين الجانب الديني من جهة والجانب الفلسفى من جهة أخرى، كما بحثوا في الكثير من الموضوعات الدينية والفلسفية. أما عن عدد رسائلهم فإن عددها إحدى وخمسون رسالة تضاف إليها رسالة جامعة تلخيص و تعرض ما ورد في الرسائل الأخرى التي بلغت - كما قلنا - إحدى وخمسين رسالة.

#### خامساً - علاقة الفكر العربي بالفكر الغربي حالياً:

يمكّننا القول بأن الشائع الآن عند كثير من الكتاب يعد - للأسف الشديد - معيّراً عن الدعوة إلى الفصل بين الفكر العربي من جهة والفكر الغربي المعاصر من جهة أخرى. إن الدعوة إلى الهجوم على الفكر الغربي تعدّ كما قلنا دعوة انهزامية، ودعوة خاطئة، ودعوة باطلة، سوف لا ننجي منها شيئاً، ولا أدرى مبرراً واحداً يدفع بالكثير من الكتاب إلى توجيه الشتائم إلى الفكر الغربي واتهامه باتهامات هو منها براء.

القضية ببساطة هي فيما أرى ليس كل ما يأتي من الغرب بعد باطلأ وليس كل ما يأتي من الغرب يعد حقاً وصواباً، فلتتجه بكل قوانا إلى الاطلاع على أفكار الغرب بشرط ألا تكون تلك الأفكار ملزمة لنا - يعني: فلنأخذ منها ما نأخذ ولنرفض منها ما نرفض؛ فكثير من أفكار الغرب تعد معبرة عن قيم خلاقية إيجابية، فما المانع - إذن - من أن نستفيد منها؟ .. وإذا وجدنا فكرة أو أخرى من الأفكار التي تشيع في الغرب لا تتفق ومقتضيات عالمنا العربي فلسنا ملزمين بأن نأخذ بها ونتأثر بها.

لا أدرى سبب تلك الحساسية التي توجد عند كثير من كتابنا المعاصرین، الحساسية ضد كل فكر غربي، بحيث يتصورون أفكار الغرب وكأنها وباء كالكولييرا مثلاً. ومن العجيب أنهم بما لديهم من تلك الحساسية لا يقدمون لنا إلا فكرًا مغلقاً، فمن واجبنا - إذن - الاستفادة من أفكار الغرب، لا أقول كلها، ولكن بما يفيدهنا بالنسبة لحياتنا المعاصرة وواقعنا العربي، ويجب أن نأخذ في اعتبارنا أن الحضارة الآن كما قلنا هي حضارة الغرب. ومن العجيب أن من يهاجمون الحضارة الغربية هم أكثر الناس استفادة من تلك الحضارة.

من التناقض الواضح أن يقوم البعض منا بالهجوم على الحضارة الغربية من خلال الميكروفون، والميكروفون ثمرة من ثمرات الحضارة، ومن العجيب أن يظهر على شاشات التليفزيون أناس يصيرون غضبهم على الحضارة الغربية ولا يدرؤون أن التليفزيون ثمرة من ثمرات الحضارة، وكأنهم في حالة من فقدان الوعي، في حالة من فقدان الذاكرة.

من المؤسف أن يهاجم البعض منا حضارة الغرب ثم يسرع لركوب سيارته في حين أن السيارة ثمرة من ثمرات الحضارة، وإذا كان هذا الفرد أو ذاك من الذين يهاجمون الحضارة يريدون أن يكونوا على اتساق بين أقوالهم وأفعالهم فليستخدموا الدواب مثلاً في الانتقال من مكان إلى مكان، أمّا أن يهاجموا الحضارة وفي الوقت نفسه يستخدمون ثمار تلك الحضارة فمعنى هذا أنهم يقولون شيئاً ويفعلون شيئاً آخر يعد مناقضاً لأقوالهم تماماً.

لا خطأ - إذن - من فكر الغرب وحضارة الغرب، والاستفادة من ثقافة الغرب لا تقلل من أهمية فكرنا العربي، لا تقلل من عظمة فكرنا الإسلامي. يمكن - إذن - القول بأن علاقة الفكر الإسلامي بالفكر الغربي قديماً كانت أقوى من علاقة الفكر الغربي بالتفكير العربي حالياً. ولعل هذا يفسر لنا عدم وجود مفكرين عرب - اليوم - ب بنفس العمق والعظمة عند مفكري العرب قديماً. فالافتتاح قديماً كان ظاهراً، واستفادة أمثال الفارابي وابن سينا وابن رشد من أفكار الغرب لم تقلل من عظمتهم، في حين أننا الآن لا نجد مفكرين معاصرین على نفس طرار هؤلاء المفكرين القديمي، بل يمكن القول بأننا لا نجد منذ ثمانية قرون - وحتى يومنا هذا - فليسوفاً عربياً واحداً، ولا شك في أن من أسباب ذلك وجود صيحات انغلاقية كثيرة تنادي بالتقوقع داخل فكرنا.

#### سادساً - مستقبل الفكر الإسلامي على باب قرن جديد:

أعتقد من جانبي بوجود مستقبل يزدهر لفكرنا الإسلامي، وخاصة إذا وضعنا في اعتبارنا أن المادة وحدها لا تحل مشكلات الأفراد والشعوب، والدليل على

ذلك أن هناك كثيراً من الأمم مزدهرة مادياً ومع ذلك يكثر بين أبنائها حالات الانتحار واليأس بوجه عام.

وإذا قلنا بأننا الآن ومستقبلاً في أمس الحاجة إلى إضافة البعد الروحاني النفسي الخلاق إلى البعد المادي للحضارة فإن هذا يؤكّد على وجود مستقبل مزدهر للفكر الإسلامي، فال الفكر الإسلامي يقوم إلى حد كبير قلباً وقالباً على جذور روحانية، وإذا كان العالم اليوم وعالم الغد في أمس الحاجة إلى القيم الروحية فإن معنى ذلك أن الناس في أكثر أرجاء العالم سيشعرون بالخسارة الكبرى بعد أن ابتعدوا عن القيم الروحية الدينية وسيجدون أن من أوجب الواجبات الرجوع إلى تلك القيم حتى يحققوا على الأقل نوعاً من التوازن بين المادة والروح، ولكن لا بد لى من القول بأن المستقبل المزدهر للفكر الإسلامي لن يتحقق إلا من خلال عقول متأنة، لن يتحقق عن طريق عقول مظلمة جامدة ضيقة.

أما إذا نظرنا إلى الفكر الإسلامي من خلال فهم أصحاب تلك العقول المتحجرة فلن نتظر تقدماً لفكرنا الإسلامي، لن يتحقق له مستقبل إلا المستقبل المظلم فالعيوب ليس في الفكر الإسلامي في حد ذاته ولكن العيب في الفهم الضيق لهذا الفكر.

إنني أعتقد أن الفكر الإسلامي يمكن مستقبلاً أن يكون مصدراً وأساساً تبلور حوله نُظم شتى فكرية وفلسفية، ولكن بشرط الابتعاد عن الفهم الضيق المتحجر لهذا الفكر.

#### سابعاً - علاقة الفلسفة بالشريعة :

لا نود الدخول في تفصيات كثيرة متشعبة حول هذا الموضوع - موضوع العلاقة بين الدين والفلسفة، أي: العلاقة بين الشريعة «الدين» والحكمة «الفلسفة». وإذا كنا نشير الآن إشارة موجزة إلى هذا الموضوع، موضوع العلاقة بين الفلسفة والشريعة، فإن سبب ذلك أنه يرتبط - بعض أوجه الارتباط - بففكرنا العربي المعاصر.

نوضح ذلك بالقول بأن أكثر فلاسفة العرب قد حاولوا التوفيق بين الدين من جهة والفلسفة من جهة أخرى، وذلك اعتقاداً من جانبهم بأن الدين يمكن أن يستوعب الفلسفة وأن الفلسفة لا تتعارض مع الدين. ومن هنا وإيماناً من جانبهم بالنظرية المفتوحة قد حاولوا التوفيق بين الحانبيين، لقد فعل ذلك الكندي من خلال جمعه بين العلوم الاكتسابية البشرية من جهة والعلوم الوهبية الإلهامية الدينية من جهة أخرى، وفعل ذلك أيضاً الفارابي وأبن سينا من خلال بحثهما للكثير من المشكلات الفلسفية عن طريق مزجها بأبعاد وجوانب دينية. وما يقال عن هؤلاء يقال عن ابن طفيل في المغرب العربي وذلك من خلال إثباته بأن ما يصل إليه الإنسان بعقله النظري لا يتعارض مع ما يخبرنا به الوحي والدين، كما نجد هذا أيضاً عند آخر فلاسفة العرب - وهو ابن رشد - إذ إنه حاول الجمع بين الدين والفلسفة وذلك انتلاقاً من إيمانه بمبدأ التأويل أو الاجتهاد في فهم النص الديني، وإيمانه بالتأويل قد ساعدته على الجمع بين الحانبيين: الحقيقة الدينية من جهة، والحقيقة الفلسفية من جهة أخرى.

من هذه النقطة الأخيرة يمكن أن أشير إلى جانب مهم يتعلق بحياتنا الفكرية المعاصرة: إن فلاسفة العرب القدامى إذا كانوا قد حاولوا التوفيق بين الحانبيين فمما ساعدتهم على ذلك الفهم المفتوح الدين. إن ما ساعدتهم على ذلك إيمانهم بأهمية التأويل، إيمانهم بمبدأ الاجتهاد، فإذا فرضنا جدلاً أن هؤلاء الفلاسفة لم ينظروا للنص الديني نظرة مفتوحة أو وقفوا عند ظاهر النصوص القرآنية - نقول: إننا لو فرضنا أنهم فعلوا ذلك فلن يكون بإمكانهم التوفيق بين الحانبيين. إن الإيمان بمبدأ التأويل، بمبدأ الاجتهاد، بمبدأ اللجوء إلى القياس الشرعي، يعد ضرورة لامتصاص ما قد يقال عن وجود خلافات جذرية بين الدين من جهة والفلسفة من جهة أخرى. وعلى الرغم من ذلك، فإننا نقول إننا لا نجد واحداً من فلاسفة العرب استطاع التوفيق بين الدين والفلسفة.

وما أحوجنا إلى أن ننظر إلى الدين نظرة مفتوحة وليس نظرة جامدة،

ما أحوجنا إلى أن نؤمن بمبدأ الاجتهاد فإيماننا بهذا المبدأ سيحل الكثير من الإشكالات والتي لا حصر لها.

### ثامنًا - هل يمكن أن نقدم للعالم أيديولوجية عربية عصرية؟

واضح من النقاط والمبادئ التي أشرت إليها فيما سبق أنه بالإمكان أن نقدم للعالم أيديولوجية عصرية، فال الفكر العربي في حد ذاته يعد فكراً مفتوحاً، يعد فكراً يمكنه أن يستوعب الكثير من التيارات والاجتهادات. وإذا كان فكرنا الإسلامي يعد فكراً مفتوحاً فإنه بالإمكان - إذن - أن نقيم على أساسه أيديولوجية عصرية يقدمها عالمنا المتحضر شرقاً وغرباً، ولكن لابد من التأكيد على القول بأننا لو نظرنا إلى الإسلام من خلال قوالب ضيقة متحجرة فلن يكون بإمكاننا تقديم أيديولوجية جديدة للعالم المعاصر حتى لو ملأنا أرجاء العالم كله صراغاً وضجيجاً؛ فليست العبرة بالفهم الضيق ولكن العبرة أساساً بالفهم المفتح والإيمان بمبدأ الاجتهاد. لقد ابتعدنا، وابتعدنا كثيراً - للأسف الشديد - عن مبدأ الاجتهاد وعن النظرة المفتوحة فوصلنا إلى ما وصلنا إليه من حالة يرثى لها ولن نفيق من تلك الحالة إلا إذا آمنا بأن الخير كل الخير هو النظرة المفتوحة، النظرة التي تؤمن بالاجتهاد، النظرة التي تجعل العقل معياراً وأساساً. وكلما ابتعدنا عن العقل باعدنا بيننا وبين الأمم المتحضرة ووصلنا إلى حالة شديدة من التخلف. إننا أمام طريقين لا ثالث لهما: إما أن نؤمن بالعقل في فهم الدين - وهذا فيما أرى طريق الحق وطريق الصواب، هذا فيما أرى هو الكفيل بتقديم أيديولوجية عربية عصرية - وإنما أن نبعد بيننا وبين العقل أو نسخر من العقل كما نجد ذلك عند بعض كتابنا، وهذا هو طريق الضياع، طريق لن يتم من خلاله تقديم أيديولوجية عربية عصرية - إذ يمكن الجمع بين العقل من جهة والعلم والحضارة من جهة أخرى، ولكن لا يمكن الجمع بين السخرية من العقل وبين العلم والحضارة، وإذا كنا نريد أن نفتح على العالم المتحضر فلا مفر من أن تكون الأيديولوجية العربية التي نريد تقديمها للعالم المعاصر لابد وأن تكون قائمة على العقل. أما إذا

أقمناها على السخرية من العقل فسيسخر بنا العالم كله، ستسخر منا الدنيا كلها من مشرقها إلى مغاربها، ونكون نحن بأنفسنا قد تسبينا في ضياعنا وأصبحنا مجالاً للسخرية بين الأمم، وأصبحنا أضحوكة للعالم كله.

غير مُجدٍ في ملئي واعتقادي: محاولة تصور أيديولوجية عربية عصرية إلا إذا أقمناها على العقل، إلا إذا وجدنا أمامنا مجموعة من الذين يحاولون فهم الدين من خلال نظرة مفتوحة أمثال محمد عبده والشيخ محمود شلتوت، وبدون هذا فلنعرف بصراحة بأننا لن يكون بإمكاننا تقديم أيديولوجية عربية إسلامية معاصرة.

#### تاسعاً - دور الجامعات العربية في صياغة فكر عربى:

بدون الدخول في تفصيلات كثيرة قد تستغرق منها مجموعة من الكتب والمجلدات يمكن أن نقول بأن الجامعات العربية بإمكانها المساهمة في صياغة فكر عربي يصلح أن يكون أساساً على الأقل لايدلوجية عصرية وذلك عن طريق التركيز على الجوانب المزدهرة في الماضي وليس التركيز على الجوانب السلبية، يمكن أن آخذ من الماضي كل تفكير عقلى مزدهر، ويمكن - بل من الواجب - أن أبتعد عن كل فكر في الماضي كان معتمدًا على الخرافات، كما يمكن الابتعاد عن التيارات الصوفية لأن التيارات الصوفية في اعتقادى ليس لها مجال في عالمنا المعاصر، عالم العلم والحضارة.

يضاف إلى ذلك أن مناهج الجامعات العربية والجامعات الإسلامية يجب أن تركز باستمرار على الجوانب العقلية من التراث وليس الجوانب غير العقلية، فلنأخذ من التراث ما يفيد عصرنا، ولنرفض منه ما لا يفيدهنا في حياتنا المعاصرة، فليس بالضرورة أن يكون كل التراث في الماضي ملزماً لنا في حياتنا التي نحياها الآن والتي سنحيها مستقبلاً، ويجب أن نسلم بأننا إذا كنا نجد في تراثنا جوانب مشرقة، جوانب عقلية، جوانب علمية، فإننا نجد أيضاً بعض الأفكار الغربية، بعض الأفكار اللاعقلية، بعض الأفكار الخرافية، وواجبنا الابتعاد عنها تماماً في

مناهج جامعاتنا العربية والإسلامية.. وذلك إذا أردنا أن تكون مناهج تلك الجامعات معينة لشبابنا على تصور وتحقيق أيديولوجية عربية عصرية، كما يجب أيضًا في مناهج جامعاتنا العربية الربط بين العقيدة والمجتمع بمعنى دراسة الأثر الاجتماعي للعقيدة لأن هذا سيساعدنا على إبراز أثر الدين في حياة الشعوب وعدم النظر إليه وكأنه منفصل عن الحياة التي نحياها.

وأعتقد بأننا لو وضعنا في اعتبارنا تلك الجوانب فإنها ستؤدي إلى تصور جديد لفكرنا العربي، تصور يقوم على العقل والاجتهداد، تصور يجمع بين الدين والدنيا، تصور يجعلنا نتقدم خطوة بل خطوات نحو تحقيق أملنا في تقديم أيديولوجية عربية عصرية.

عاشرًا: ابن رشد كممثل للثقافة على أنها تأصيل كيان وانفتاح على الآخر:

أعتقد من جانبي - اعتقادًا لا يخالجني فيه أدنى شك - بأننا نحن العرب في أمس الحاجة، وخاصة في حياتنا المعاصرة، إلى الاستفادة - استفادة لا حد لها - من فلسفة وأفكار الفيلسوف ابن رشد، الذي يعد أعظم فلاسفة العرب، ورائد وعميد الفكر العقلاني في عالمنا العربي من مشرقه إلى مغاربه.

لقد ترك لنا الفيلسوف الأندلسي العملاق، ابن رشد، أعظم الدروس التي أعتقد بأننا لن نستفيد منها الاستفادة الكاملة. ترك لنا ذلك المفكر الكبير ثمرات فكرية رائعة تقوم على العقل وتستند إليه. ترك لنا ابن رشد أعمالاً فلسفية ودينية ترتكز على العقل قلبًا وقالبًا وتجعله المرشد والحكم والدليل.

نعم نحن في حياتنا الفكرية التي نحيها في حاجة مستمرة إلى أن نتزود من تلك الدروس العقلية الرائدة التي تركها لنا فيلسوفنا ابن رشد، وفي أمس الحاجة إلى الاستفادة من تلك الدروس وما أعظمها، وخاصة بعد انتشار الفكر اللاعقلاني الأسطوري في أكثر أنحاء أمتنا العربية، بحيث نجد - للأسف الشديد

- تراجعاً عن العقل وتضييقاً لمساحته، وغيبة عن المقول، وانتشاراً للخرافات والأساطير.

وإذا أردنا لأنفسنا - نحن العرب - طريق التقدم، طريق الزعامة الفكرية، طريق الحضارة والتنوير، فلا مفر من إقامة هذا الطريق على العقل، بحيث يكون العقل هو الهدى لنا إلى سوء السبيل، المرشد لنا إلى طريق الحق واليقين، المنارة التي نعتصم بها، ونهتدى إلى كل ما فيه خير لأنفسنا وخير لأمتنا نحن أبناء الأمة العربية، ويقيني أننا سنجد في دروس ابن رشد، الخير كل الخير، سنجد فيها أسس التنوير ودعائم اليقظة الفكرية ومحور الصحوة الكبرى وركيزة التطور الخلاق إلى الأمام دائمًا.

غيرُ مُجَدٍ في ملئي واعتقادي: إهمال تراث الفيلسوف ابن رشد. إنه لم يكتب ما كتب لكنى نضعه في زاوية الإهمال والنسيان، بل لكنى يجعله نصب أعيننا وأمام عقولنا دواماً وباستمرار. وكم استفادت أوروبا في نهضتها الكبرى خلال عصر التنوير، من دروس هذا الفيلسوف العملاق. كم أدرك العالم الأوروبي أن فيلسوفنا العربي ابن رشد قد توصل بثاقب فكره وعمق نظرته إلى أعمق الدروس التي تفيد حاضر العالم الأوروبي ومستقبله، ومن هنا كان حرص العالم الأوروبي على الاستفادة من فلسفة هذا الفيلسوف، وجعل دروسه الفلسفية أساساً من أسس تنويره وتقدمه نحو المستقبل.

أما نحن في عالمنا العربي فقد أهملنا دروس الفلسفة الرشدية. قمنا بالهجوم على آرائه وأفكاره، بطريقة مباشرة تارة وغير مباشرة تارة أخرى. عامله الناس في حياته بجفاء ولم يحسنوا استقبال آرائه وأفكاره حتى انتهى به الحال إلى النكبة التي تمثلت في نفيه. لم يستند العرب بعد عاته من دروسه وأفكاره، بل قام العرب حتى عصربنا الحالى بتفضيل الغزالى عدو الفلسفة تارة، وتفضيل ابن تيمية عدو المنطق والفلسفة والتقدم إلى الأمام تارة أخرى. وقد أدى هذا كله إلى تأخر

العرب نظراً لأنهم اختاروا الغزالى كنموذج، وابن تيمية كمثل أعلى، فى حين تقدمت أوروبا لأنها اختارت كنموذج لها: فلسفة ابن رشد، وتعاليم ابن رشد، ذلك الفيلسوف صاحب الطريق المفتوح، والذى حاول - جهده - الكشف عن مغالطات الغزالى صاحب الطريق المسدود، والذى تؤدى بنا بعض أفكاره إلى الصعود إلى الهاوية.

لقد اتضح لنا كيف وقف ابن رشد على قمة عصر الفلسفة العربية. وكان مستفيداً استفادة هائلة من الفكر اليونانى، بحيث إنه دعانا - كما أشرنا - إلى ضرورة الانفتاح على أفكار الآخرين.





## الفصل (نمس)

# ثورة النقد في الفلسفة الرشالية

ويتضمن هذا الفصل :

- أهمية الاتجاه النقدي في الفلسفة الرشالية.
- ابن رشد يقف على قمة عصر الفلسفة العربية.
- نقد ابن رشد لأراء المتكلمين.
- نقده للصوفية.
- نقده للفلاسفة الذين سبقوه.
- نقده للغزالى المتكلم الأشعرى والصوفى.
- أسس الاتجاه النقدي عن ابن رشد.



يقول صاحب أصرح اتجاه نقدى فى تاريخ الفلسفة العربية «ابن رشد» فى كتابه «تهافت التهافت»:

«فلا يقف على مذاهبهم (الفلسفه) فى هذه الأشياء إلا من نظر فى كتبهم على الشروط التي وضعوها مع فكرة فائقة وعلم عارف. فتعرضُ أبى حامد (الغزالى) إلى مثل هذه الأشياء على هذا النحو من التعرض لا يليق بهمثله. فإنه لا يخلو من أحد أمرين:

إما أنه فهم هذه الأشياء على حقائقها فساقاها هنا على غير حقائقها وذلك من فعل الأشرار. وإما أنه لم يفهمها على حقيقتها فتعرض إلى القول فيما لم يحط به علمًا، وذلك من فعل الجهال. والرجل يجعل عندها عن هذين الوصفين. ولكن لابد للجواب من كبوة. فكبوة أبى حامد وضعه هذا الكتاب (تهافت الفلسفه). ولعله طرأ إلى ذلك من أجل زمانه ومكانه».



## أولاً - الوقوف على قمة العصر، والاتجاه النبدي:

لا حديث عن الفلسفة، إلا من خلال دراسة أبعاد الاتجاه النبدي. إن النقد يعد أبرز خصائص الفكر الفلسفى. فلا فلسفة بدون نقد. ولننبعد تماماً عن أقوال أصحاب التقليد وخفافيش الفكر والظلم الذين يريدون الوقوف عند السكون ومحاربة الحركة والنقد والتتجدد.

وقد لا أكون مبالغًا في القول بأن ابن رشد يقف على قمة عصر الفلسفة العربية لأسباب عديدة، قد يكون على رأسها ما تميز به من حسٌّ نبديٌّ. إننا لا نجد حسًا نبديًا بهذه الصورة الشاملة والدقائق عند الفلسفة العرب الذين سبقوه، سواء عاشوا في المشرق العربي كالفارابي وأبن سينا، أو وجدوا في المغرب العربي قبله كابن باجه وأبن طفيل. إن نقد هؤلاء الفلسفه يعد نقداً جزئياً لفليسوف معين دون غيره، أو لاتجاه فكريٍّ فلسفىٍّ محددٍ، دون الفلسفه والاتجاهات الأخرى.

أما بالنسبة لابن رشد، فقد توافر له الحسُّ النبدي الشامل والدقيق. ودليلنا على ذلك أننا قد لا نجد فيلسوفاً من الفلسفه، أو اتجاهًا من الاتجاهات التي سبقت ابن رشد، إلا وقام فيلسوفنا العملاق ابن رشد، بتوجيه سهام النقد إليه، نقد للمتكلمين ومن بينهم الغزالى، ونقد لأهل الظاهر، ونقد للفارابي وأبن سينا، ونقد للصوفية.. إلى آخر الاتجاهات الفكرية والفلسفية.

لقد احتل الفيلسوف الأندلسى ابن رشد، مكانة كبيرة في تاريخ الفكر الفلسفى العالمى عامه والفكر الفلسفى العربى على وجه التصريح. وقد لا نجد - كما أشرنا - فيلسوفاً من فلاسفة العرب سواء من عاش منهم فى المشرق العربى

كالفارابي وابن سينا، أو في المغرب العربي كابن باجه وابن طفيل، يحتل تلك المكانة التي يحتلها هذا الفيلسوف.

ولعل ما يدلل على تلك المكانة التي يحتلها الفيلسوف ابن رشد، ذيوع فلسفته في أوروبا، وتأثير كثير من المفكرين بأبعاد تلك الفلسفة، سواء تمثل هذا التأثير في موافقة الفيلسوف على رأي أو أكثر من آرائه الفلسفية، أو تمثل في القيام بالهجوم على هذا الرأي أو ذلك من الآراء التي قال بها هذا الفيلسوف. وهذا كله - سواء الموافقة أو الهجوم والنقد - يظهر في «حركة الرشدية اللاتينية» بصفة خاصة.

وإذا تساءلنا عن الأسباب التي من أجلها احتل ابن رشد تلك المكانة استطعنا من جانبنا القول بأن أهمية هذا الفيلسوف في تاريخ الفكر الفلسفى العربى، ترجع إلى بروز الحس النقدى عند هذا الفيلسوف من جهة ومواكبة فلسفته للعقل من جهة أخرى. حتى إن فلسفته تعد تعبيراً عن ثورة العقل وانتصاره، ولهذا نقول عنه إنه فيلسوف العقل في الإسلام بالإضافة إلى قيامه بالكثير من الشرح على مؤلفات أرسطو واتخاده موقف خاص به أثناء قيامه بتلك الشروح وفضيله للبرهان ورفعه فوق مرتبة الجدل والخطابة.

ولا يعني هذا أن الحس النقدى أو المنهج النقدى الذى سار فيه ابن رشد يعد شيئاً غير الجاذب العقلانى عند هذا الفيلسوف ، بل على العكس من ذلك تماماً، إذ سنرى أن منهج النقد في فلسفة هذا الفيلسوف كان قائماً على أساس تمسك ابن رشد بالعقل، وإعلاء كلمته فوق كل كلمة. بمعنى أن ابن رشد حين ينقد هذا الفيلسوف أو ذلك، أو ينقد اتجاهًا من الاتجاهات، فإنه يقييم نقاده على أساس تمسكه بالعقل، بحيث لا يرضى عنه بدليلاً. إنه - كما سنرى - حين يبين أن ابن سينا قد أخطأ، فإنه ينقده لأنه ابتعد عن المسار العقلى. وحين يبرز ضعف الطريق الصوفى، فإن ذلك يقوم على أساس اعتقاده بأن طريق العقل وطريق التصوف لا يمكن أن يلتقيا.

ونود أن نشير إلى أننا إذا كنا نجد عند ابن رشد منهجاً نقدياً، فإن هذا إن دل

على شيء، فإنما يدل على تمسكه بخصائص الفكر الفلسفى، إذ لا يخفى علينا أن المفكر إذا أراد أن يقدم لنا فكرًا فلسفياً، فإن هذا الفكر الفلسفى لابد أن يقوم على أساس النقد لا مجرد المتابعة لأراء الآخرين، أى أن المفكر لو كان متابعاً لأراء الآخرين مقلداً لهم فإنه لا يستحق أن يسمى بالفيلسوف، ولا يصح أن نقول إنه يكتب في مجال الفلسفة.

ومن هنا نجد النقد معبراً عن الحركة لا السكون، ومعبراً عن التجديد لا التقليد، ومعبراً عن الثورة لا الجمود، كما نجد أن الفلاسفة الذين يتميزون بالحسن النقدي والشكى يحتلوا مكانة كبيرة في تاريخ الفلسفة قديماً ووسيطاً وحديثاً.

احتل تلك المكانة السوفسقسطائيون لحسهم النقدي الشكى، واحتلها أرسطو بنقده لكل الأراء والاتجاهات التي سبقته ابتداء من آراء فلاسفة المدرسة الأيونية حتى آراء أستاذة أفلاطون، واحتلها أيضاً كانت Kant الفيلسوف الألماني حتى إن فلسفته تشطر الفلسفة الحديثة شطرين: الفلسفة قبل كانت Kant، والفلسفة بعد كانت. واحتلها المعتزلة لروحهم النقدية، واحتلها فيلسوفنا ابن رشد، إذ نجد أكثر الاتجاهات التي سبقته كالاتجاهات الكلامية والصوفية والاتجاهات فلاسفة سبقوه كالفارابي وابن سينا، وذلك على النحو الذي سبق أن أشرنا إليه منذ قليل. ومن هنا نجد ابن رشد وافقاً على قمة الفلسفة العربية، وبعده لا نجد فيلسوفاً عربياً حتى أيامنا المعاصرة التي نحياها، إذ انقطع وجود الفلسفة العرب بعد وفاة ابن رشد.

ولا يعني هذا القول أن هؤلاء الفلاسفة دون غيرهم هم الذين يتميزون باتباع المنهج النقدي، إذ إن ما ذكرناه مجرد أمثلة على بروز الحسن النقدي عند فلاسفة يحتلوا - بالنهج الذي اتبواه - مكانة كبرى في تاريخ الفلسفة، لأن التفكير النقدي يعد في الواقع قدماً الفلسفة، بمعنى أننا إذا تساءلنا عن خصائص الفكر الفلسفى، وما هي الشروط التي يجب أن تتوافر في الفكر حتى يكون فكراً فلسفياً وحتى يكون صاحب هذا الفكر فيلسوفاً فلا بد أن نضع في الاعتبار

أن من الشروط أو الخصائص المهمة للفكر الفلسفى، خاصية النقد. ومن هنا يكون للتفكير النقدى دلالته الفلسفية سواء وجدناه عند المعتزلة من أمثال الجاحظ أو وجدناه عند أدباء من أمثال أبي العلاء المعري.

إذا قلنا أن فرداً من أفراد البشر يعد فيلسوفاً، فإن فكره لا بد أن يكون مبتعداً عن دوائر التقليد والسكون والجمود، وملتزماً التزاماً تاماً بالتجدد والحركة، وإلا كيف نفرق بين المعرفة العادية والمعرفة الفلسفية. إن معرفة الناس تجلى من التقليد إلى أكبر حد، أما المعرفة الفلسفية فلا تحمل في طياتها متابعة لآخرين مهما بلغوا من الشهرة.

وما يقال عن المعرفة يقال عن السلوك، وما يقال عن الجانب النظري يقال عن الجانب التطبيقي. ولعل هذا ما دفع أفلاطون إلى التفرقة بين الفضيلة العادية أو العامة وبين الفضيلة الفلسفية. إن الفضيلة العادية تجلى عن التقليد، إن صاحبها لا يعود أن يكون مقلداً في سلوكه لآخرين، تماماً مثل النمل والنحل، كل نحلة تفعل فعلاً كغيرها من النمل، وكل نحلة لا تخرج في عملها بما يفعله سائر النحل. أما الفضيلة الفلسفية فتقوم على النقد، تقوم على الذاتية، ومن هنا لا يكون صاحبها متابعاً أو مقلداً لسلوك غيره من أفراد البشر وذلك إذا كانوا على غير صواب في سلوكهم الذي اعتادوا عليه.

ونود القول بأن ابن رشد حين اتبع منهجاً نقدياً، فإن مذهبه الفلسفى قد جاء معبراً عن فكر صاحبه. لقد جاء فكره مختلفاً عن فكر الآخرين، إذ لا يخفى علينا أن أي إبداع في مجال العلوم الإنسانية لا بد أن يقوم على الذاتية وعلى النقد وعلى التفكير الحر المستقل.

و واضح أن هذه الجوانب كلها تتنافى تماماً مع التقليد. إن المقلد يتلاشى فكره في خضم الآخرين لأنه لا يختلف في فكره عن فكر هؤلاء الذين أخذ عنهم أفكاره.

وإذا كان ابن رشد قد اتبع منهجاً نقدياً خالفاً فيه ما اتفق أو توافر عليه غيره، فإن من الطبيعي أن تجد أفكاره معارضة وهجوماً إلى درجة كبيرة. ولعل

هذا ما يفسر نكبة ابن رشد قبل وفاته. ولكن الخلود الفكري كان له، ولم يكن لهؤلاء الذين تصدوا للهجوم عليه. فابن رشد خالد لمنهجه النقدي، ومن تسبيوا في نكتبه لا نسمع عنهم إلا أسماء، مجرد أسماء في صحف الإهمال والنسيان. ونود أن نشير قبل تحليل أبعاد المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد، إلى أن هذا المنهج قد ساعدت على قيامه وبروزه عند هذا الفيلسوف، عدة عوامل من بينها اشتغاله بالقضاء واهتمامه بالفقه.

فقد تولى ابن رشد وظيفة القضاة في مختلف بلاد الأندلس<sup>(١)</sup>. كما تولى منصب قاضي القضاة في أيام الخليفة يوسف بن عبد المؤمن، بعد أن كان قاضياً بإشبيلية، ولا يخفى علينا أن التحكيم الذي يقوم به القاضي بين الخصمين قد يكون مؤدياً إلى تنمية الروح النقدية بصورة أو بأخرى، هذه الروح التي ظهرت في تحكيمه بين الآراء المختلفة والمعارضة وترجيح رأى على رأى، والكشف عن الأخطاء والتناقضات التي وجدها في فكر السابقين عليه.

وما يقال عن القضاة، يقال عن الفقه واهتمام ابن رشد به، لقد ترك لنا ابن رشد الكثير من الكتب والرسائل في مجال الفقه ومن أهمها كتابه القيم «بداية المجتهد ونهاية المقتضى» في الفقه. يقول ابن الأبار<sup>(٢)</sup> عن هذا الكتاب: «إن ابن رشد قد أعطى فيه أسباب الخلاف وعللَ ووجهَ فأجاد وأمعن به، ولا يعلم في فنه أنفع منه ولا أحسن منه سياقاً. وقد أصبح بذلك أوحد عصره في علم الفقه والخلاف»<sup>(٣)</sup>.

وما يهمنا في هذا المجال هو القول بأن اتجاه ابن رشد في دراسة الفقه، قد أفاده في تكوين اتجاهه النقدي في الفلسفة. إذ إن الدارس لكتابه «بداية المجتهد

(١) راجع في تفصيلات حياته ونكتبه ما كتبناه في مؤلفاتنا: «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد»، و«المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد»، و«المجتهد في المذاهب الفلسفية والكلامية»، وأيضاً: ابن الأبار: «التكلمة لكتاب الصلة» جزء ١ ص ٢٦٩.

(٢) ابن الأبار: جزء ١ ص ٢٦٩.

(٣) ابن أبي أصيوعة: «عيون الآباء في طبقات الأطباء» جزء ٣ ص ١٢٢، وانظر أيضاً كتابنا: «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد» ص ٢٤، ٢٥.

ونهاية المقتضى» يلاحظ حسناً نقدياً عند فيلسوفنا. إنه لا يكتفى بمجرد رواية وترديد آراء غيره، بل يمحض هذه الآراء وينقدها نقداً دقيقاً. وقد عبر عن ذلك ابن فرخون<sup>(١)</sup> حين قال إن الدراء كانت أغلب من الرواية. أى أن النظر كان غالباً على منهج هذا الفقيه حين كان يبحث في هذا المجال، مجال الفقه.

فابن رشد في بداية كتابه هذا يبحث في القياس الشرعى وينادى بالاجتهاد والتأويل. إنه يعرف القياس وبين وظيفته حين يقول: «إن القياس الشرعى إلحاد الحكم الواجب لشيء ما بالشرع، بالشيء المسكوت عنه لشبهه بالشيء الذى أوجب الشرع له ذلك الحكم، أو لعلة جامدة بينهما. ولذلك كان القياس الشرعى صنفين: قياس شبه، وقياس علة»<sup>(٢)</sup>.

والمقارن بين كتابه في الفقه وكتابه «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال» يلاحظ تقارياً إن لم يكن توحيداً بين اتجاه ابن رشد في كتابه في مجال الفقه وكتابه في مجال الفلسفة. بل إنه في بحثه في الواجب والمندوب والمحظور والمكره والماه - وذلك في كتابه «فصل المقال» - يستفيد من دراسته لهذه الأحكام في كتبه في مجال الفقه. ونقده للحساوية - الذين يقفون عند ظاهر الآيات ولا يسمحون بالتأويل - وذلك في كتابيه «فصل المقال» «ومناهج الأدلة في عقائد الملة» - كان متصلاً بالسائلات التي بحثها في كتابه «بداية المجتهد».

نتهي من هذا إلى القول بأننا لو أردنا البحث عن أسس وجذور للمنهج النبدي عند ابن رشد، فإنه لابد أن نضع في الاعتبار عوامل ساعدت ابن رشد على تكوين هذا المنهج، منها اشتغاله بالقضاء، ودراساته في المسائل الفقهية الخلافية أو في الموضوعات والمشكلات الفلسفية التي بحث فيها سواء في كتبه المؤلفة أو كتبه الشارحة، وإن كنا نرى أن كتبه الشارحة - أى: الكتب التي شرح فيها فلسفة أرسطو - تعد أعلى في الحسّ الفلسفى النبدي من كتبه المؤلفة كفصل المقال، ومناهج الأدلة في عقائد الملة، وتهافت التهافت، تلك الكتب التي ترتبط

(١) الديباج المذهب من ٢٨٤.

(٢) بداية المجتهد ونهاية المقتضى من ٤٤.

بأسباب وجوانب تاريخية. إن شرحه لكتب أرسطو - وخاصة كتاب «الميتافيزيقا» لأرسطو - نجد فيها أكثر آراء ابن رشد الجريئة والعقلانية والنقدية.

### ثانياً - المنهج النقدي وتأويل الظاهر:

سبق أن أشرنا إشارة موجزة إلى أن ابن رشد حين نادى بالتأويل، بالاجتهاد في فهم النص، فإن هذا يدلنا على أنه اتخذ لنفسه منهجاً نقدياً.

ونود الآن الإشارة إلى موضوعين يرتبط كل واحد منهما بالآخر، ويؤديان إلى الدلالة على المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد:

**الموضوع الأول:** هو التوفيق بين الفلسفة والدين. **الموضوع الثاني:** هو نقد للخشوية في مجال البحث في وجود الله تعالى. وسنرى أن هذين الموضوعين يجمعهما البحث في تأويل الظاهر.

فابن رشد حين حاول التوفيق بين الفلسفة والدين، فإن هذا التوفيق من جانبه - بصرف النظر عن مدى صواب هذه المحاولة أو خطئها - كان قائماً على تأويل الظاهر وللحجوة إلى القياس العقلى ونقد موقف المنكرين للنظر العقلى.

إنه يذهب إلى أن الغرض من هذا البحث هو الفحص على جهة النظر الشرعى، هل النظر في الفلسفة وعلوم المنطق مباح بالشرع أم محظور أم مأمور به، إما على جهة الندب، وإما على جهة الوجوب<sup>(١)</sup>.

ويقول ابن رشد إن الفلسفة إذا كانت عبارة عن النظر في الموجودات واعتبارها من جهة دلالتها على الصانع لمعرفة صنعتها، وكلما كانت المعرفة بصنعتها أتمّ كانت المعرفة بالصانع أتمّ، فإن هذا يؤدى إلى القول بأن الشرع قد دعا إلى اعتبار الموجودات بالعقل وتطلب معرفتها به<sup>(٢)</sup>.

ويحاول ابن رشد - في مجال دفاعه عن فكرته - الاستعانة بآيات قرآنية وفهمها بما يؤدى إلى تبرير ما يذهب إليه:

(١) فصل المقال ص ٢. وانظر أيضاً كتابنا: «التزعة العقلية في فلسفة ابن رشد» ص ٢٧٠.

(٢) فصل المقال ص ٢.

فقوله تعالى: «أَوْلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلْكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ» [الأعراف: ١٨٥] فيه حث على النظر في جميع الموجودات<sup>(١)</sup>.

وقوله تعالى: «فَاعْتَبِرُوا يَا أُولَى الْأَبْصَارِ» [الحشر: ٢] فيه نص على وجوب استعمال القياس العقلى، أو العقلى والشرعى معاً<sup>(٢)</sup>.

ويمكن ترتيب هذه الفكرة في صورة قياس كالتالى:

- الغرض من الفلسفة هو النظر العقلى في الكون للوصول إلى معرفة صانعه.
- يأمر الدين على سبيل الوجوب بأن يعرف الإنسان الله بالنظر في الكون والتفكير فيه.
- إذن: دراسة الفلسفة واجبة بحكم الدين على القادرين عليها، أي: على أولى الأدلة البرهانية.

وإذا كان ابن رشد لا يريد أن يقف عند ظاهر الآية ويلجأ إلى التأويل، فإن هذا يقوم على أساس أنه يريد تجاوز الطريق الخطابي وذلك حتى يصل إلى البرهان الذي يقوم أساساً على العقل. إنه يقول: «إذا تقرر أن الشرع قد أوجب النظر بالعقل في الموجودات واعتبارها، وكان الاعتبار ليس شيئاً أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه، وهذا هو القياس أو بالقياس، فواجب أن نجعل نظرنا في الموجودات بالقياس العقلى». وبين أن هذا النحو من النظر الذي دعا الشرع إليه وحث عليه هو أتم أنواع النظر بأنواع القياس وهو المسمى «برهاناً»<sup>(٣)</sup>.

وإذا كان هناك من يعرض كالحسوية مثلاً على استخدام القياس العقلى على أساس أنه بدعة لأنه لم يكن في الصدر الأول للإسلام، فإن ابن رشد يقول:

(١) فصل المقال من ٢.

(٢) فصل المقال من ٢، وأيضاً: O' Leary: Arabic thought and its place in history p. 253.

(٣) فصل المقال من ٣.

«إن النظر أيضاً في القياس الفقهي وأنواعه قد استنبط بعد الصدر الأول، وليس يرى أنه بدعة، فكذلك يجب أن نعتقد في القياس العقلاني»<sup>(١)</sup>.

بل إن الفقيه إذا كان يلجأ إلى القياس في كثير من الأحكام الشرعية، فأولى بالفيلسوف صاحب العلم بالبرهان أن يفعل ذلك. فالمعنى عند قياس ظني والفالسيون عند قياس يقيني برهانى<sup>(٢)</sup>.

من هذا كله نجد ابن رشد حريصاً على نقد الذين يريدون الوقوف عند ظاهر الآيات بحيث يحرّمون التأويل. ونقد ابن رشد هذا يعد تابعاً - كما سبق أن أشرنا - من إيمانه بالعقل. إنه يرى أن الفيلسوف لا يصح من جانبه الوقوف عند ظاهر الآية، بل وأوجب تأويلاً لها.

يقول ابن رشد في عبارة مهمة<sup>(٣)</sup> إن دلتنا على شيء فإنما تدلنا على منهجه النقدي وموقفه إزاء الخطابيين وهم أهل الظاهر: «ونحن نقطع قطعاً أن كل ما أدى إليه البرهان وخالقه ظاهر الشرع، أن ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربي»<sup>(٤)</sup> وهذه القضية لا يشك فيها مسلم ولا يرتاب بها مؤمن. وما أعظم ازدياد اليقين بها عند من زاول هذا المعنى وجربه، وقصد هذا القصد من الجمع بين المعقول والمنقول. بل نقول إنه ما من منطوق به في الشرع مخالف لظاهره لما أدى إليه البرهان».

قلنا إن ابن رشد حين نادى بالتأويل معبراً بذلك عن منهجه النقدي، قد طبق ذلك على موضوع التوفيق بين الفلسفة والدين، كما طبّقه على نقه للخشوية.

(١) المصدر السابق ص ٤.

(٢) المصدر السابق. وأيضاً: «التزعة العقلية في فلسفة ابن رشد» من ٢٧٧.

(٣) فصل المقال ص ١٨.

(٤) يقول ابن رشد محدداً وظيفة التأويل ومعناه: «معنى التأويل إخراج دلالة النقوص من الدلالة الحقيقة إلى الدلالة المجازية من غير أن يدخل في ذلك بعادة لسان العرب في التجوز من تسمية الشيء بشبيهه أو سبيه أو لاحقه أو مقارنه أو غير ذلك من الأشياء التي عدلت في تعريف أصناف الكلام المجازى (فصل المقال ص ٨).

ولإذا كنا قد أشرنا إشارة موجزة إلى الجانب الأول، فإننا نريد أن نقف وقفه قصيرة عند الجانب الثاني، وسيتبين لنا كيف أن كل جانب منها يرتبط بالآخر، بحيث يعبران معًا عن منهج فيلسوفنا النجلي.

فالخشوية أقامت أصولها على الأخذ بآيات القرآن التي تدل في ظاهرها على التجسيم، وفهمت هذه الآيات على ظاهر لفظها<sup>(١)</sup>، دون القيام بأية محاولة للتأويل، بل فوضوا التأويل إلى الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

وقد بين لنا ابن رشد أن هذه الطائفة قد ذهبت إلى أن الطريق إلى معرفة وجود الله تعالى هو السمع وحده لا العقل، بمعنى أن الإيمان بوجوده تعالى يكفي أن يكون عن طريق الشرع، كما هو الحال في أحوال المعاد وغير ذلك مما لا مدخل للعقل فيه<sup>(٣)</sup>.

ويرى ابن رشد في معرض ندائه لهم، أنهم باعتمادهم على ظاهر الآيات فقط دون تأويل لها، قد ضربوا صفحًا عن النظر العقلى الذى أمر به الله في أكثر من آية من آيات القرآن.

ويذكر ابن رشد الكثير من الآيات القرآنية لكي ينصلحون بنفس السلاح الذى يستخدمونه فيما يزعمون. بمعنى أنهم إذا كانوا يزعمون أن طريقهم يعد طریقاً شرعياً، فإن ابن رشد يدلل على ضعف مسلكهم بالرجوع إلى القرآن الكريم، فالله تعالى يقول: «فَاعْتِرُوا يَا أُولَى الْأَبْصَارِ» [الحشر: ٢] وهذا دليل على

(١) دائرة المعارف الإسلامية - الترجمة العربية - مادة: حشوية - مجلد ٧ عدد ١١ ص ٤٣٩ .

(٢) التهانوى: كشاف اصطلاحات الفنون، مجلد ١ ص ٣٩٧ - مادة: حشوية ١ . ونود أن نشير إلى أن الغزالى رغم أنه يتعد عن العقل في كثير من الموضوعات التي يبحثها إلا أنه نقد الحشوية حين قال: فما أنى به الحشوية من وجوب الجمود على التقليد واتباع الظاهر ليس إلا من ضعف العقول وقلة البصائر (لاقتصاد في الاعتقاد ص ٢).

(٣) مناهج الأدلة في عقائد الملة ص ١٢٤ .

وجوب استعمال القياس العقلى، أو العقلى والشرعى معاً<sup>(١)</sup>. ويقول تعالى: **﴿أَوَلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلْكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ﴾** [الأعراف: ١٨٥] وفي هذا نص على النظر فى جميع الموجودات<sup>(٢)</sup>. وقد سبق أن أشرنا إلى ذلك فى بيان محاولة التوفيق عند ابن رشد.

ومعنى هذا أن الشرع إذا كان قد أوجب النظر بالعقل فى الموجودات واعتبارها وكان الاعتبار ليس شيئاً أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه، فمن الواجب - إذن - أن يجعل نظرنا فى الموجودات بالقياس العقلى<sup>(٣)</sup>.

ونستطيع القول بأن ابن رشد يقيم نقه لهؤلاء الذين لا يسمحون بالتأويل العقلى على أساسين، وليس على أساس واحد:

**أساس أول:** هو أن الإنسان حيوان عاقل، وحين يلغى الحشوية دور العقل فى تأويل الآيات، فإنهم يلغون - بذلك - الإنسانية. ومن هنا لا نجد فرقاً بين الحيوان الذى لا عقل له وبين الإنسان الذى يجب أن يميز بالعقل.

**أساس ثان وأخير -** وسبق أن أشرنا إليه -: وهو أن إلغاء الحشوية للنظر العقلى لا يتفق مع ما جاء بالقرآن من آيات كثيرة تحت على وجوب النظر والتفكير والاعتبار<sup>(٤)</sup>.

وهكذا استطاع ابن رشد - بمنهجه النبدي - الدعوة إلى التأويل وإقامة هذا التأويل على أساس العقل.

### **ثالثاً - المنهج النبدي ورفض الطريق الصوفى:**

قلنا إن ابن رشد حين اتخذ لنفسه منهجاً نبدياً، ينقد على أساسه الآراء

(١) ، (٢) فصل المقال ص ٢.

(٣) المصدر السابق ص ٣.

(٤) عاطف العراقي: «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد» ص ٢١١.

والاتجاهات التي لا يوافق عليها لأنها لا تتفق مع العقل، تلك القوة التي يردها ابن رشد فوق كل قوة أخرى، بحيث إن هذا الاتجاه أو ذاك إذا كان لا يوافق عليه ابن رشد ويقوم ببنائه، فإن سبب ذلك أنه لا يجد اتساقًا بين هذا الاتجاه من جهة وبين الجانب العقلاني من جهة أخرى، ومن هنا لمجرد حرفيًّا على نقد هذه الآراء والاتجاهات التي لا يعتبرها اتجاهات عقلية.

ونريد الآن أن نقف عند نقد ابن رشد للطريق الصوفي، إذ إنه نَقَدَ في كثير من المجالات التي بحث فيها، ومنها نظرية المعرفة، ومشكلة الاتصال، ووجود الله، وغيرها من مجالات ومشكلات بحث فيها فيلسوفنا.

فإذا كان ابن رشد قبل أن يقدم لنا أدلة على وجود الله، قد نقد الحشووية - كما رأينا - لأنهم لا يسمحون بالتأويل العقلي، فإنه قد نقد أيضًا الصوفية على نفس الأساس الذي يقيم عليه منهجه النقدي، وهو الأساس العقلي.

فابن رشد يأخذ على الصوفية أن طرفهم في النظر ليست طرقًا نظرية، أي: مركبة من مقدمات تؤدي إلى نتائج. إذ إنهم يرون أن معرفة الله وغيره من الموجودات عبارة عن شيء يلقى في النفس عند تجريدها من العوارض الشهوانية وإقبالها بالفكرة على المطلوب.

إنهم يذهبون إلى أنهم يعرفون الله بالله. قيل للذى الثنو: بم عرفت الله تعالى؟ قال: بالله. قيل: فما بال العقل؟ قال: العقل عاجز، والعاجز لا يدل إلا على عاجز مثله، وهو لا يعرف الله إلا بالله<sup>(١)</sup>.

والواقع فيما نرى من جانبنا أن الطريق الصوفي لا يمكن أن يلتقي والطريق العقلي. إن حكم الصوفية وحكم الفلسفه تتقابلان تقابل الأصدقاء، نظرًا لأن

(١) الكلبازى: «التعرف للذهب أهل التصوف» ص ٦٣ ، السراج الطوسي: «اللمع» ص ٦٣ ، وانظر أيضًا كتابنا: «تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية» ص ٢١ وما بعدها.

التجربة الصوفية ليست راجعة إلى الحس<sup>١</sup> أو إلى العقل، وإنما هي نور يقذف به الله في قلب من أحبه، إنهم، أي: الصوفية - فيما يقول الغزالى<sup>(١)</sup> - أرباب الأحوال لا أصحاب الأقوال، إنهم يصلون إلى هذه الأحوال بالإلهام، وهو ما لا واسطة في حصوله بين النفس وبين البارى، وإنما هو كالضوء في سراج الغيب يقع على قلب فارغ لطيف.

هذا إن دلنا على شيء، فإنما يدلنا على أن طريقة هؤلاء المتصوفة تعد طريقة فردية، يعني أن لكل سالك إلى الله حياته الفردية الخاصة به وعالمه الروحي الذي يعيش فيه وحده. وهذا لا يتفق مع الطريق العقلى الذى يعد طريقاً مشتركة. ولذلك كان متوقعاً من ابن رشد نقد هذا الطريق الذى يتناهى تماماً مع طريق العقل والذى يعد أعدل الأشياء قسمة بين أفراد البشر.

فهو يقول في عبارة غاية في الأهمية<sup>(٢)</sup>، تكشف لنا عن منهجه التقدى بالنسبة للطريق الصوفى: «إن هذه الطريقة - طريقة الصوفية - وإن سلمنا بوجودها، فإنها ليست عامة للناس بما هم أناس. ولو كانت هذه الطريقة هي المقصودة بالناس، لبطلت طريقة النظر، ولكن وجودها بالناس عبثاً. والقرآن كله إنما هو دعاء إلى النظر والاعتبار وتنبيه على طريق النظر. نعم لسنا ننكر أن تكون إماتة الشهوات شرطاً في صحة النظر، مثلما تكون الصحة شرطاً في ذلك»، لأن إماتة الشهوات هي التي تفيد المعرفة بذاتها، وإن كانت شرطاً فيها كما أن الصحة شرط في التعليم، وإن كانت ليست مفيدة له. ومن هذه الجهة دعا الشرع إلى هذه الطريقة وحث عليها في جملتها حثاً، أعني: على العمل، لأنها كافية بنفسها كما ظن القوم، بل إن كانت نافعة في النظر فعلى الوجه الذي قلنا. وهذا بينُ عند من أنصف واعتبر الأمر بنفسه».

وهكذا يكشف لنا ابن رشد في معرض نقاده للطريق الصوفى كيف أن هذا الطريق يتناهى مع الطريق العقلى، إذ إن الطريق الصوفى يعد فردياً ذاتياً؛ ومن

(١) المقدى من الضلال ص ١٢٧.

(٢) الكشف عن مناجي الأدلة في عقائد الملة ص ١٤٩.

هنا لا يمكن إقامة البرهان على أيّ قول من أقوال الصوفية، نظراً لأنها لا تعلو كونها نزعات شخصية وجداً نية لا تستقيم مع قضايا العقل. إنهم بمنهجهم الذوقى هذا، يحطمون أساس المعرفة العقلية، إذ لابد من مبادئ معينة وأسس محددة للمعرفة، أما القول مع الصوفية بأن هذه المعرفة تحدث بطريقة لا يدرى العبد كيف حصلت له، فإن هذا يعد فيما نرى من جانبنا نوعاً من الإفلات الفكري، ولهذا يعد اتجاه الصوفية إنكاراً لمبادئ العقل والمنطق، إذ كيف تجتمع بين هذا الاتجاه الصوفى وبين الدعوة إلى النظر في الكون والتوصل إلى معرفة الخالق، وكيف يتتسنى لنا فهم مبادئ الغائية والسببية وقياسها على مبادئ معقوله.

وإذا كان ابن رشد قد نقد الطريق الصوفى الذى يزعم أصحابه أنه طريق موصى إلى معرفة وجود الله، فإنه قد نقد الصوفية أيضاً فى معرض دراسته لنظرية المعرفة وبحثه فى مشكلة الاتصال. وهذا النقد قائم أساساً على منهجه الذى يستند إلى العقل.

فابن رشد حين بحث فى إدراك الموجودات وفى العقل العملى والعقل النظري، يذهب إلى أن المعرفة ترتكز على المقارنة الأساسية بين الوجود المحسوس والوجود المعقول، والصعود من الأول (الجزئي) إلى الثاني (الكلى)، ثمجد له يدرس مشكلة الاتصال ويعرض لآراء كثير من المفكرين حولها وينتقد - نقداً عنيقاً - طريق الاتصال الصوفى كطريق يزعمون أنه يؤدى إلى كمال الإنسان. ويتصور ابن رشد كاماً يقوم على العقل أساساً. فهو يقول: «وهذه الحال من الانحاد هي التي ترويها الصوفية، وبين أنهم لم يصلوها قط، إذ كان من الضروري فى وصولها معرفة العلوم النظرية... ولذلك كانت هذه الحال كأنها كمال إلهى للإنسان، فإن الكمال الطبيعي إنما هو أن يحصل له فى العلوم النظرية الملوكات التى عدلت فى كتاب البرهان»<sup>(١)</sup>.

ومن هنا نجد ابن رشد ينقد الطريق الطوفى. توضح ذلك بالقول بأننا إذا كنا

---

(١) تلخيص ابن رشد لكتاب النفس لأرسطرو ص ١٥ ، وأيضاً كتابنا: «المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد».

نجد طريقين للاتصال: الطريق الأول يبدأ بالمحسosات حتى يصل إلى حصول المقولات في عقلنا. والطريق الثاني يقوم على القول بأن الاتصال يعد موهبة إلهية لا تيسّر إلا للسعداء، فإننا نجد ابن رشد يأخذ بالطريق الأول لأنّه يتفق مع مذهبـه في تدرج المعرفة الإنسانية من المحسوسات إلى المقولات، أي: يقول بتطور طبـيعي إنساني للمعرفة. أما الطريق الثاني فإن ابن رشد يرفضـه رفضـاً تاماً لأنّه ليس داخـلاً في مجال الحـسن أو مجال العـقل، بل يفسـر المعرفـة بنوع من العجـائب والخـوارق، وغيرـ خـاف علينا أنـ هذا التفسـير لا يمكنـ القول به في مجالـ العلم.

وبهـذا تمـ لابن رشد نقدـ الطريق الصـوفـي، ذلكـ الطريق الذيـ يرىـ أنـ الإنسان لاـ يستطيعـ الصـعود إلىـ مرتبـة الاتصالـ بالعلمـ والـبحثـ، بلـ عنـ طـريقـ التـقـشـفـ والـزـهدـ يصلـ الإنسانـ إلىـ هذهـ المرتبـةـ<sup>(١)</sup>.

وإـذا كانـ ابنـ رـشدـ قدـ نـقـدـ هـذـاـ الطـرـيقـ، فإـنهـ بـقـىـ بـعـيدـاًـ عـنـ التـصـوفـ، وـذـلـكـ بـتـأـكـيدـهـ عـلـىـ القـوـلـ بـأـنـهـ لـاـ سـبـيلـ إـلـاـ بـالـعـلـمـ، أـيـ: عـنـ النـقـطةـ الـتـيـ تـصـلـ فـيـهاـ مـلـكـاتـ إـلـاـ أـقـصـىـ قـوـتهاـ<sup>(٢)</sup>.

رابعاًـ. المـنهـجـ النـقـدىـ وـمـوقـفـ ابنـ رـشدـ منـ ابنـ سـيناـ:

إـذاـ كانـ ابنـ رـشدـ يـنـقـدـ طـرـيقـ الـحـشوـيـ وـطـرـيقـ الصـوـفـيـ عـلـىـ أـسـاسـ مـنـهـجـ النـقـدـ الـذـيـ يـرـتـكـزـ عـلـىـ العـقـلـ، فإـنهـ يـنـقـدـ أـيـضاـ ابنـ سـيناـ، إـذـ إنـ ابنـ سـيناـ قدـ اـبـتـدـعـ فـيـ بـعـضـ جـوـانـبـ فـلـسـفـةـ عـنـ طـرـيقـ العـقـلـ. وـمـنـ هـنـاـ وـجـدـ ابنـ رـشدـ أـنـ مـنـ وـاجـبـ نـقـدـ ابنـ سـيناـ حتـىـ يـسـطـعـ إـعـلـاءـ كـلـمـةـ العـقـلـ فـوـقـ كـلـ كـلـمةـ.

وـالـوـاقـعـ أـنـ نـقـدـ ابنـ سـيناـ لـاـ يـقـلـ أـهـمـيـةـ عـنـ نـقـدـ لـلـغـزالـيـ، بلـ يـعـدـ

(١) دـ. إـبرـاهـيمـ مـدـكـورـ. «فـيـ الـفـلـسـفـةـ إـلـاـمـيـةـ» صـ ٥٨ـ، ٥٩ـ. وـأـيـضاـ: مـقـدـمـةـ دـ. أـحـمـدـ فـؤـادـ الـأـهـوـانـيـ لـتـلـخـيـصـ ابنـ رـشدـ لـكـتابـ الـنـفـسـ صـ ٦ـ.

(٢) Renan (E): Averroes et LiAverroisme p. 122 - 123.

وـانـظـرـ أـيـضاـ: «التـرـزـعـةـ العـقـلـيـةـ فـيـ فـلـسـفـةـ ابنـ رـشدـ» صـ ٧٨ـ، ٧٩ـ.

أكثـر أهمـية من نـقدـه لـلـغـزالـىـ، وـخـاصـةـ إـذـا وـضـعـنـاـ فـيـ الـاعـتـارـ أـنـهـ نـقدـ فـيـلـسـوفـ لـفـيـلـسـوفــ. أـمـاـ بـالـنـسـبـةـ لـلـغـزالـىـ، فـإـنـهـ نـقدـ فـيـلـسـوفـ لـفـكـرـ مـتـكـلـمـ أـشـعـرـىـ صـوـفـىــ.

ولـكـنـناـ - لـلـأـسـفـ الشـدـيدـ - أـسـرـفـنـاـ فـيـ الـكـشـفـ عـنـ رـدـودـ اـبـنـ رـشـدـ عـلـىـ الغـزالـىـ، تـلـكـ الرـدـودـ التـىـ تـظـهـرـ فـيـ كـتـابـ «ـتـهـافـتـ التـهـافـتـ»ـ الـذـىـ قـامـ اـبـنـ رـشـدـ فـيـهـ بـالـرـدـ عـلـىـ كـتـابـ «ـتـهـافـتـ الـفـلـاسـفـةـ»ــ. ولـكـنـناـ لـمـ نـهـتـمـ اـهـتـمـاماـ كـبـيرـاـ بـتـحـلـيلـ أـوـجـهـ نـقدـ اـبـنـ رـشـدـ لـلـفـيـلـسـوفـ اـبـنـ سـيـنـاـ الـفـيـلـسـوفـ الـمـشـرـقـىــ.

وـسـنـحـاـوـلـ إـلـاـنـ الـكـشـفـ عـنـ مـعـرـجـ نـاذـجـ مـنـ نـقدـ اـبـنـ رـشـدـ لـاـبـنـ سـيـنـاـ، وـسـيـتـبـينـ لـنـاـ كـيـفـ أـنـ الـمـنـهـجـ الـنـقـدـىـ الـذـىـ سـلـكـهـ اـبـنـ رـشـدـ فـيـ رـدـهـ عـلـىـ اـبـنـ سـيـنـاـ، إـنـاـ كـانـ قـائـمـاـ إـلـىـ حـدـ كـبـيرـ عـلـىـ إـيمـانـ اـبـنـ رـشـدـ بـالـعـقـلـ، بـعـنـىـ أـنـ اـبـنـ سـيـنـاـ إـذـاـ تـأـثـرـ بـمـقـدـمـاتـ جـدـلـيـةـ كـلـامـيـةـ فـابـنـ رـشـدـ يـجـدـ أـنـهـ لـأـ مـفـرـ مـنـ نـقدـهـ، لـأـنـ الـطـرـيـقـ الـجـدـلـيـ لـأـ يـرـقـىـ إـلـىـ مـسـتـوـىـ الـبـرـهـانـ الـذـىـ يـقـومـ عـلـىـ الـعـقـلـ، بـالـإـضـافـةـ إـلـىـ أـنـ تـأـثـرـ اـبـنـ رـشـدـ بـأـرـسـطـوـ وـإـعـجـابـهـ بـهـ، كـانـ سـبـبـاـ لـقـيـامـهـ بـنـقـدـ اـبـنـ سـيـنـاــ. فـإـذـاـ اـبـتـدـعـ اـبـنـ سـيـنـاـ عـنـ فـلـسـفـةـ أـرـسـطـوـ، أـوـ فـهـمـهـاـ فـهـمـاـ خـاطـئـاـ، فـإـنـ اـبـنـ رـشـدـ يـجـدـ أـنـهـ لـأـ مـفـرـ مـنـ الـقـيـامـ بـنـقـدـ هـذـاـ الـفـيـلـسـوفــ.

قلـنـاـ إـنـ اـبـنـ رـشـدـ يـنـقـدـ اـبـنـ سـيـنـاـ فـيـ مـيـجـالـاتـ عـدـيـدةــ. وـهـوـ فـيـ الـوـاقـعـ لـأـ يـدـعـ فـرـصـةـ تـفـوتـ دـوـنـ أـنـ يـنـقـدـ فـيـهـاـ هـذـاـ الـفـيـلـسـوفــ وـيـقـومـ بـدـحـضـ آـرـائـهـ<sup>(1)</sup>ــ.

فـابـنـ رـشـدــ - كـمـاـ سـيـقـ أـنـ ذـكـرـنـاـ - يـعـلـمـ تـامـاـ أـنـ اـبـنـ سـيـنـاـ لـمـ يـفـهـمـ فـيـ بـعـضـ مـوـاضـعـ فـلـسـفـتـهـ مـذـهـبـ أـرـسـطـوـ كـمـاـ يـنـبـغـىـ أـنـ يـكـونـ فـهـمـ، بلـ إـنـهـ خـلـطـ أـحـيـاـنـاـ بـيـنـ آـرـاءـ أـرـسـطـيـةـ وـآـرـاءـ أـفـلاـطـوـنـيـةــ. وـمـنـ هـنـاـ أـرـادـ اـبـنـ رـشـدـ تـخـلـيـصـ فـلـسـفـةـ أـرـسـطـوـ مـنـ الـعـنـاـصـرـ الـدـخـيـلـةـ عـلـيـهـاـ، بـعـنـىـ أـنـهـ يـرـيدـ أـنـ يـذـهـبـ مـذـهـبـ أـرـسـطـوـ لـلـعـالـمـ الـإـسـلـامـيـ خـالـيـاـ مـنـ أـخـطـاءـ بـعـضـ الشـرـاحـ وـالـمـفـسـرـيـنـ وـتـأـوـيـلـاتـهــ.

وـنـوـدـ أـنـ نـشـيـرـ إـلـىـ أـنـ اـبـنـ رـشـدـ إـذـاـ كـانـ يـنـقـدـ اـبـنـ سـيـنـاـ، فـإـنـ الـهـدـفـ مـنـ ذـلـكـ

Renan (E): Averroes et LiAverroisme p. 122 - 123.

(1)

لم يكن مجرد نقد هذا الفيلسوف، بل إن الهدف أيضاً بيان الأخطاء التي وقع فيها خصم الغزالى الذى اعتمد فى أحيان كثيرة على فهم ابن سينا لأرسطو ولم يرجع إلى مذهب أرسطو من خلال كتبه.

فإذا كان الغزالى قد ظن أنه رد على فلسفة أرسطو، فإن ابن رشد يبين لنا بحسه النبدي أن هذا الرد يعد خاطئاً لأن الغزالى استند في تكفيه للفلاسفة على آراء ابن سينا لا على آراء أرسطو الحقيقة. وهذا يدل على أن ابن سينا لم ينقل رأى أرسطو كما ينبغي أن ينقله ويفهمه.

وهذا إن دلنا على شيء، فإلغى يدلنا على أن ابن رشد - طبقاً لمنهجه النبدي وحسه النبدي - يريد التمييز بين فلسفة أرسطو وفلسفة ابن سينا، ولعمري فإن هذا الاتجاه يعد قاعدة منهجية غاية في الدقة ويجب أن نلتزم بها، بمعنى أننا إذا أردنا دراسة آراء فيلسوف ما من الفلسفه، فإنه لا مفر من الرجوع إلى كتب هذا الفيلسوف نفسه، ولا نعتمد اعتماداً كلياً على فهم الشرح لهذا الفيلسوف، بل إن فهم الشرح يجب أن يكون في مرتبة ثانوية لا في المرتبة الأولى.

فابن رشد يذهب إلى أنه إذا نسب اتهام ما من الاتهامات إلى الفلسفة، فينبغي أن ينسب إلى المصدر الحقيقى الذى كان باعثاً على هذا الاتهام، وهو يقصد بذلك ابن سينا على وجه الخصوص<sup>(١)</sup>. إذ إن القصور في الحكم إنما نتج عن أن الغزالى لم ينظر إلى رأى أرسطو إلا من خلال ابن سينا<sup>(٢)</sup>.

يقول ابن رشد: «إن الأقوال البرهانية في كتب القدماء الذين كتبوا في هذه الأشياء، وبخاصة في كتب الحكيم الأول، لا ما أثبتته في ذلك ابن سينا وغيره من ينسب إلى الإسلام إن ألقى له شيء من ذلك. فإن ما أثبتوا من هذا العلم هو من

Duhem (p): Le Systeme du Monde Tome IV, P. 501. and: E. Renan: Averroes et (١) L'Averroisme P. 89.

(٢) ابن رشد: «تهافت التهافت» ص ٦٧ ، وانظر: «التزعة العقلية في فلسفة ابن رشد» ص ٤٧ ، ٤٨ . وأيضاً كتابنا: «المنهج النبدي في فلسفة ابن رشد».

**جنس الأقاويل الظنية لأنها من مقدمات عامة لا خاصة، أي: خارجة عن طبيعة المفهوس عنه<sup>(١)</sup>.**

ابن رشد - إذن - ينقد ابن سينا في هذا المجال، لأنّه يعرف أن بعض الأخطاء التي وقع فيها الغزالي إنما كان مصدرها خلطه بين آراء أرسطية وآراء سينوية.

بيد أنّ نقد ابن رشد لم يقتصر على هذا المجال فقط، بل إنه نظراً لحسه النقدي ينقد ابن سينا في كثير من آرائه سواء في المجالات الإلهية أو المجالات الطبيعية، ليس هذا فحسب، بل إنه ينقد ابن سينا في كثير من التفريعات والمواضيع الخزئية.

وستشير الآن إلى مجرد ثماذج من هذا النقد حتى ندلل على ما سبق أن أشرنا إليه، وهو أن المنهج النقدي عند فيلسوفنا يقوم على أسس محددة من بينها تعاطفه مع الفلسفة الأرسطية في كثير من المجالات التي بحث فيها، بالإضافة بطبيعة الحال إلى محاولته الانتصار للعقل، بحيث إنه إذا وجد رأياً من الآراء لا يقوم على أساس عقلي، فإنه يجد من واجبه الكشف عن الأخطاء والتناقضات الموجودة في هذا الرأي أو ذاك من هذه الآراء.

فابن سينا قد قدم لنا دليلاً على وجود الله، هو دليل الممكن والواجب، ذهب فيه إلى أن كل ممكن الوجود بذاته إنما يوجد عن واجب الوجود بذاته، أي لا بد لممكن الوجود من علة تخرجه من العدم إلى الوجود. ولا يجوز أن تكون علة نفسه، لأن العلة تتقدم على المعلول بالذات، فيجب أن تكون علة غيره<sup>(٢)</sup>.

ولا شك أن هذا الدليل الذي تأثر فيه ابن سينا بالفارابي الفيلسوف المشرقي، يعتمد على تحليل معانى الممكن والواجب والتفرقة بينهما، بمعنى أن العالم كان

(١) ابن رشد: «تهاوت التهافت» ص ٨١ .

(٢) الإلهيات من الشفاء لابن سينا جزء ١ ص ٣٧ ، التجاة لابن سينا (قسم الإلهيات ص ٢٢٨ ، المعتبر في الحكمة للبغدادي جزء ٣ ص ٢٣ ، الإشارات والتشبيهات (القسم الإلهي) ص ٤٧٣ - ٤٨٧). وانظر أيضاً: O'Leary; Arabic thought and its place in history p. 178, E. Cilson: History of Christian philosophy P. 207.

في مرحلة الإمكان قبل أن يوجد، وإذا وجد أصبح واجب الوجود بغيره، أما الله فهو واجب الوجود.

وهكذا حاول ابن سينا أن يقيم علة الذات الإلهية على أساس تفرقته بين الممكن والواجب<sup>(١)</sup>.

هذه هي الفكرة التي يعتمد عليها ابن سينا، أما ابن رشد فإنه بناء على منهجه النقدي الذي يسير عليه، يهتم بالكشف عن وجاهة النقص في هذا الدليل، تماماً كما سبق أن فعل بالنسبة للحسوية والصوفية.

ونستطيع القول بأن ابن رشد إذا كان يعلى البرهان على الجدل وعلى الخطابة، فإن هذا يتضح من موقفه من الباحثين في موضوع وجود الله تعالى.

إنه ينقد للحسوية يرفض الطريق الخطابي الإنقاعي، أما بالنسبة لابن سينا، فإننا سنجد عنده رفضاً للطريق الثاني الذي يعد في مرتبة وسطى بين الطريق الخطابي والطريق البرهاني، ومعنى به الطريق الجدلية الكلامى. وإذا تم له ذلك فقد تسنى له الصعود إلى البرهان بعد تجاوز كل من الطريق الخطابي والطريق الجدلية.

والواقع أن منهج النقدي يقوم - كما سبق أن أشرنا - على رفض أي طريق أو اتجاه يرى أنه يتعارض مع الطريق العقلاني البرهاني أو على الأقل يختلف معه بصورة أو بأخرى.

فابن رشد بعد أن يعرض الدليل ابن سينا في كثير من كتبه المؤلفة والشارحة، يبين لنا أن ابن سينا قد أذعن لمقدمة الجويني المفكر الأشعري، القائلة بأن العالم بجميع ما فيه جائز أن يكون على مقابل ما هو عليه، حتى يجوز مثلاً أن يكون أصغر مما هو عليه أو أكبر مما هو عليه<sup>(٢)</sup>. ومرد ذلك ذهابه إلى أن كل موجود ما سوى الفاعل إذا اعتبر بذاته، ممكن وجائز. وهذه الجائزات صنفان: صنف جائز

---

Renan (E); Averroes et L'Averroïsme

(١)

(٢) ابن رشد: «مناهج الأدلة» ص ١٤٤.

باعتبار فاعله، وصنف واجب باعتبار فاعله ممکن باعتبار ذاته. والواجب بجميع الجهات هو الفاعل الأول<sup>(١)</sup>.

والمقارن بين فكرة ابن سينا وبين الأشاعرة<sup>(٢)</sup> يجد أن ابن رشد كان على حق تماماً حين ذهب إلى أن ابن سينا قد جاري المتكلمين<sup>(٣)</sup>، إذ إنه يضع العالم في مقوله الإمکان أو الاحتمال<sup>(٤)</sup>، وتصور لإرضائهم تقسيمه بين الممکن والواجب ووضع العالم في صنف الممکن، وافتراض المكان كون العالم على غير ما هو عليه<sup>(٥)</sup>.

بل إن تقسيم ابن سينا، متابعاً في ذلك للأشاعرة والفارابي<sup>(٦)</sup>، للموجودات إلى ممکن الوجود، وفهمه للممکن على أن له علة، وللواجب ما ليس له علة، لا يؤدي به - فيما يقول ابن رشد<sup>(٧)</sup> - إلى البرهنة على امتناع وجود علل لا نهاية لها، إذ يتربّ على وجودها غير متناهية أن تكون من الموجودات التي لا علة لها، فتكون من جنس واجب الوجود.

إن قول ابن سينا القائم على تحليل فكرة الممکن والواجب، يعد - فيما يرى ابن رشد - قولًا في غاية السقوط، وذلك أن الممکن في ذاته وفي جوهره لا يمكن أن يعود ضروريًا من قبل فاعله إلا لو انقلبت طبيعة الممکن إلى طبيعة

(١) المصدر السابق ص ١٤٥ ، ١٤٦ وأيضاً: «تهافت التهافت» ص ٧٢.

(٢) «مقاصد الفلسفه» للغزالى ص ٥٣ ، ٥٤ ، «عيار العلم» للغزالى ص ٣٤٣ - ٣٤٧ ، «محصل أفكار المتقدمين والتأخرین» لغخر الدين الرأزى ص ١٠٨ ، وأيضاً: «ال الأربعون» للرأزى ص ٨٣ - ٨٦ .

(٣) دائرة المعارف الإسلامية - مادة: ابن رشد لكارا دي Carra de Vaux تعلیق الدكتور جميل صليبا - الترجمة العربية - مجلد ١ عدد ٣ ص ١٧٠ ، وأيضاً: «موافقة صريح العقول لصحيح المقول» لابن شيبة - جزء ٣ ص ٢٢٧ .

Gauthier (L): La philosophie Musulmane (٤)

Renan (E): Averroes et L' Averroisme p. 101. (٥)

(٦) عاطف العراقي: «ثورة العقل في الفلسفة العربية» من ص ٨١ - ١١٦ في مواضع متفرقة، وأيضاً: «النزعه العقلية» ص ٢٢٢ - ٢٢٥ ، «المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد» .

(٧) تهافت التهافت ص ٧٣ ، وأيضاً: M. Allard: Le Rationalisme de Averroes P. 45

الضروري. فإن قيل إنما يعني قولنا ممكناً باعتبار ذاته، أى: متى توهم فاعله مرتفعاً ارتفع هو، قلنا إن هذا الارتفاع مستحيل<sup>(١)</sup>.

وهكذا يحاول فيلسوفنا ابن رشد، إثارة الشكوك والاعتراضات وأوجه النقد على دليل ابن سينا، مقيماً نقده على تمسكه بالعقل وعلى تأثيره بأرسطو، بالإضافة إلى أنه يريد أن يتجنب الفلسفة الطريق الكلامي الجدلية لأنه لا يلتقي والطريق البرهانى الذى يعتبره ابن رشد أسمى صور اليقين.

والواقع فيما نرى من جانبنا أن ابن سينا رغم تمييزه فى كتبه المنطقية بين الطريق الفلسفى البرهانى والطريق الجدلية الكلامية ورفعه الطريق الأول على الطريق الثانى، إلا أنه تأثر بكثير من المقدمات الكلامية فى بعض جوانب فلسفته، ومنها مقدمات الأشاعرة، كما كشف عن ذلك ابن رشد. وقد يكون وقوع ابن سينا وتأثيره ببعض المقدمات الكلامية الأشعرية، هو الذى أدى به إلى دفاعه فى بعض كتبه عن بعض أبعاد التجربة الصوفية، وخاصة إذا وضعنا فى الاعتبار أن هناك نقاط التقاء عديدة بين الفكر الأشعرى والفكر الصوفى، تماماً كما نقول إن هناك نقاط التقاء بين الفكر الاعتزالى والفكر الفلسفى.

ولذا كنا قد ذكرنا أن من معالم وعناصر المنهج النقدي فى فلسفة ابن رشد، تأثيره بأرسطو، فإن هذا يتضح للدارس لنقد ابن رشد لدليل ابن سينا، إذ إن مغزى هذا النقد هو أنه لا يجد عند أرسطو دليلاً على وجود الله يقوم على فكرة الممكن والواجب. صحيح أن فكرتى القوة والفعل عند أرسطو وانتقال الشيء من مرحلة الوجود بالقوة إلى مرحلة الوجود بالفعل، قد نجد بينها وبين فكرة الممكن والواجب نوعاً من التشابه، ولكن الأساس غير الأساس والتصور غير التصور، وإنما كيف نفسر نقاط الالتقاء بين اعتماد ابن سينا - وقبله الفارابى - على تحليل فكرتى الممكن والواجب وبين الواقع فى التيار الأشعرى. إن هذا التمييز بين طبيعة الممكن وطبيعة الواجب يعد، من بعض زواياه - كما سبق أن

---

(١) مناهج الأدلة ص ١٤٦.

أشرنا منذ قليل - تأثراً بالمقدمة الكلامية التي تقول بأن العالم بجميع ما فيه جائز أن يكون على مقابل ما هو عليه. وهذا ما أدى بالأشاعرة مثلاً والغزالى أيضاً إلى القول بأن العلاقات بين الأسباب والمسبيات تعد علاقات غير ضرورية، أى: لا نجد ضرورة مثلاً بين النار والاحتراق، بل من الجائز أن تؤدي النار إلى البرودة وهكذا<sup>(١)</sup>.

والدليل على أن أساس الفكرة الأشعرية (الواجب والممکن) غير أساس الفكرة الأرسطية (القوة والفعل) هو أن تصور الأشاعرة للعلاقة بين القوة والفعل يختلف عن تصور أرسطو.

نوضح ذلك بالقول بأن تحليل فكرة الممکن والواجب يمكن أن تؤدي إلى أن القوة عند الفعل فقط وليس قبل الفعل، وبالتالي تكون العلاقة غير ضرورية بين الأسباب والمسبيات، أما إذا لم تعتمد على فكرة الممکن والواجب فإننا نقول إن القوة قبل الفعل. وإذا قلنا بهذا فإن العلاقة تكون غير ضرورية بين الأسباب والمسبيات، فإذا جاء ابن سينا وأقام دليلاً على وجود الله على تحليل فكرة الممکن والواجب، فإن ابن رشد ينبهنا إلى أنه وقع في مقدمات كلامية تؤدي إلى القول بأن العلاقة غير ضرورية بين الأسباب والمسبيات.

ولعل هذا هو ما أدى بابن رشد إلى نقد كل من الأشاعرة وابن سينا حين أقاموا أدلةهم على تحليل معنى الممکن والواجب لأنه يعلم تماماً أن ذلك يؤدي إلى إنكار الخصائص الثابتة بين الأسباب والمسبيات. وقد فعل ذلك متاثراً بأرسطو حين كان يرد في كتابه «الميتافيزيقا» على الذين يقولون إن القوة عند الفعل فقط، ويربط ابن رشد بينهم وبين أولئك الذين ينكرون الخصائص الثابتة الضرورية للأشياء، كما هو الحال عند الأشاعرة والغزالى أيضاً<sup>(٢)</sup>.

ولعل هذا مما يدلل على أن من أبعاد المنهج النبدي عند ابن رشد، تأثر ابن رشد بأرسطو. ونزيره بيان ذلك بذكر ما يقوله ابن رشد في معرض تفسيره

(١) عاطف العراقي: «ثورة العقل في الفلسفة العربية» ص ١١٣ ، ١١٤ .

(٢) عاطف العراقي: «تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية» ص ١١٢ وما بعدها.

لكتاب الميتافيزيقا لأرسطو، يقول ابن رشد: «إن من الناس من ينكر وجود القوة المتقدمة بالزمان على الشيء الذي هي قوية عليه، ويقول: إن القوة بالشيء الذي توجد قوية عليه يوجدان معاً. وهذا يلزم عنه ألا تكون قوة أصلاً، لأن القوة مقابلة للفعل ولا يمكن أن يوجدا معاً. فإذا فعل الشيء فعلًا، فينبغي أن يسأل منكر تقدم القوة على الفعل، بأن يقول قائل له: هل فعل هذا ما كان قويًا عليه قبل الفعل أو غير قوي عليه؟ فإن قال: ما كان غير قوي عليه. فقد فعل الممتنع. وإن قال: فعل ما كان قويًا عليه. فقد أقر بالقوة قبل الفعل. وهذا القول ينتحله الآن الأساعرة من أهل ملتتنا. وهو قول مخالف لطبع الإنسان في اعتقاداته وفي أعماله»<sup>(١)</sup>.

هذا - إذن - دليل على أن ابن رشد حين ينقد فكرة ما، فإن من أسباب نقاده أنه يتاثر بأرسطو، بالإضافة إلى أنه يتساءل عن المبرر العقلي دائمًا إذا بحث في فكرة من أفكار الخصوم، وإذا لم يجد هذه الفكرة قائمة على العقل، فإنه يجد من حقه أن يقوم بنقادها.

والواقع أن ابن رشد ينتقد ابن سينا ليس في هذا المجال فقط - الاستدلال على وجود الله تعالى بتحليل معانى الممكن والواجب - بل إنه ينقد في مواضع أخرى عديدة منها على سبيل المثال أن ابن سينا إذا كان قد ذهب - كما فعل الفارابي قبله - إلى تفسير العلاقة بين الله والعالم إلى القول بالفيض أو الصدور أو العقول العشرة، يعني أن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد. ثم يصدر عن هذا الواحد واحد آخر . . . . إلخ. فإن ابن رشد ينقد هذا القول نقداً عنيفاً ويكشف عن كثير من الإشكالات والتناقضات في القول بالفيض. إنه يذهب إلى أن قولهم بأن الفاعل الأول لا يصدر عنه إلا واحد، ينافق قولهم بأن الذى صدر عن الواحد الأول شيء فيه كثرة؛ لأنه يلزم أن يصدر عن الواحد واحد، إلا أن يقولوا إن الكثرة التى فى المعلول الأول، كل واحد منها أول. بيد أن هذا لا بد وأن يؤدى بهم إلى القول بأن الأوائل كثيرة<sup>(٢)</sup>.

(١) ابن رشد، «تفسير ما بعد النطعية لأرسطو» مجلد ٢ ص ١١٢٦ وما بعدها.

(٢) تهافت النهايات ص ٧٣

بل إن ابن رشد يصف هذه الأشياء بالخرافات، ويقول: كيف خفيت هذه الأشياء على الفارابي وابن سينا. لقد نتج عن ذلك أن قلدهما الناس ونسبوا هذا القول إلى الفلسفه وهو يعني بذلك أن أرسطو وقدامى الفلسفه<sup>(١)</sup> لم يقولوا بذلك.

وإذا كانت هذه كلها - فيما يرى ابن رشد - خرافات وأقاويل أضعف من أقاويل المتكلمين، ولا تجرب على أصول الفلسفه، كما لا تبلغ مرتبة الإقناع الخطابي - فضلاً عن الجدل - فإن الموقف الصحيح هو القول بأن المعلول الأول فيه كثرة ولابد أن يكون في هذه الكثرة واحد فوحدانيته اقتضت أن نرجع الكثرة إلى الواحد، وتلك الوحدانية التي صارت بها الكثرة واحداً تعد معنى بسيطاً صدرت عن واحد بسيط<sup>(٢)</sup>.

وهكذا نجد عند ابن رشد نقداً لتفسير العلاقة بين الواحد (الله) والكثير (العالم) على النحو الذي وُجد عند الفارابي وابن سينا، ومحاولة من جانبه لدراسة هذه العلاقة دون القول بالفิض.

وإذا كان ابن رشد كما سبق أن ذكرنا قد اهتم بنقد الفلسفه السينوية، فإنه لم يقتصر على ذلك، بل إن دقة ابن رشد ومحاولاته كشفه عن كل صغيرة وكبيرة من الأخطاء التي وقع فيها ابن سينا، اهتمامه بالرجوع إلى الفكر الأرسطي كعنصر مكونٌ لمنهج النقد، جعله يهتم بالرد على ابن سينا في كثير من الموضع الجزئية، ومنها على سبيل المثال: أن ابن سينا إذا كان يذهب إلى أن صاحب العلم الطبيعي<sup>(٣)</sup> لا يرهن على مبادئه، وأن العلم الإلهي (الميتافيزيقا) هو الذي يتکفل ببيان مبادئ العلم الطبيعي فإن ابن رشد يرى أن العلم الطبيعي هو نفسه الذي ينظر في مبادئه. فالمادة والصورة مثلاً ينظر العلم الطبيعي فيهما من حيث إنهم مبادئ لوجود متغير، وتنظر الفلسفه الأولى فيهما من حيث إنهم مبادئ الجوهر بما هو جوهر<sup>(٤)</sup>.

(١) ، (٢) تهافت التهافت ص ٦٥.

(٣) ابن سينا: تسع رسائل في الحكمة والطبيعتين (رسالة في الأجرام العلوية) ص ٢٨، ٢٩.

(٤) تفسير ما بعد الطبيعة جزء ٢ ص ٥٠٨، جزء ٣ ص ١٤٢٠ - ١٤٢٦، وأيضاً : تلخيص ما بعد الطبيعة ص ٤١.

وإذا كان ابن سينا يذهب - مخالفًا في ذلك أرسطو - إلى القول بوجود قوة وهمية وظيفتها إدراك المعانى غير المحسوسة الموجودة في المحسوسات الجزئية، كالقوة التي تدرك عداوة الذئب للشاة وأن الذئب مهروب عنه، والولد معطوف عليه<sup>(١)</sup> فإن ابن رشد يذهب في معرض نقه لابن سينا إلى القول بعدم وجود هذه القوة في مذاهب القدماء، وأن الوظيفة التي يرجعها ابن سينا للقوة الوهمية إنما هي من عمل القوة المتخيلة، وبذلك لا يكون هناك معنى لإضافة قوة جديدة أخرى<sup>(٢)</sup>.

وهكذا نجد ابن رشد مهتماً بنقد الفلسفة السينوية في كثير من الموضع، سواء كانت موضع رئيسية تعبّر عن خلاف مذهبى بين الفيلسوف المشرقي (ابن سينا) والفيلسوف الغربي (ابن رشد) أو كانت مسائل وفروعاً جزئية لا تعبّر عن خلاف مذهبى رئيسى، وإن كانت تعد دليلاً على أن فيلسوفنا يريد الرجوع إلى مذهب أرسطو نظراً لأن رأيه - فيما يذهب ابن رشد - يعد رأياً صحيحاً.

#### **خامساً - الحسن النقدي في موقفه من المتكلمين:**

نود الإشارة إلى أننا سوف لا نقتصر في التعرّف على آراء المتكلمين على ما يذكره ابن رشد عنهم أثناء نقده لهم، بل سنرجع إلى أبرز الكتب التي تركها لنا المتكلمون وذلك حتى يتتسنى لنا معرفة مدى صحة ما يذكره ابن رشد عنهم.

لقد بين لنا ابن رشد أن المتكلمين قالوا بدللين على وجود الله: دليل أول وهو دليل الحدوث، ودليل ثان هو دليل الممكن والواجب.

وإذا كان ابن رشد قد نقد - كما سترى - الدليلين، فإن هذا النقد من جانبه كان قائماً على أساس محددة. إنه إذا كان قد نقد دليل الحدوث، فإن هذا كان

(١) ابن سينا: «الإشارات والتبيّنات» ص ٣٤٥ من القسم الطبيعي، و«عيون الحكمة» لابن سينا ص ٣٨، ٣٩  
وانظر أيضًا: Munk; Melanges de la Philosophie juive et Arabe P. 364.

وأيضاً: عاطف العراقي: «مذاهب فلاسفة المشرق» ص ١٧٥ .

(٢) ابن رشد: تلخيص كتاب «الخاس والمحسوس» ص ٢١٠ ، وأيضاً: «تهافت التهافت» ص ١٢٧ ، ١٢٨ .  
وأيضاً كتابنا: «المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد».

متوقعاً من جانبه. إذ إنه يؤمن بقدم العالم، أي: قدم المادة الأولى. وقد قدم لنا أدلة على وجود الله لا تتعارض مع القول بقدم العالم. وقد يكون هذا رد فعل من جانبه على ما ذهب إليه الغزالى في تهافت الفلسفه. إن الغزالى في دراسته لمشكلة حدوث العالم وقدمه وقيامه بتکفير الفلسفه لقولهم بقدم العالم قد ذهب إلى أهل الحق إذا كانوا على صواب في الرأي حين قالوا بحدوث العالم وقدموا لنا أدلة على وجود الله، فإن الفلسفه قد تناقضوا مع أنفسهم حين ذهبوا إلى القول بقدم العالم وفي نفس الوقت نجدهم يقدمون لنا أدلة على وجود الله، إذ إن القول بالقدم يتعارض - فيما يرى الغزالى - مع محاولة التدليل على وجود الله.

ومن هنا نجد ابن رشد حريصاً على نقد دليل المتكلمين الذي يقوم على القول بحدوث العالم. ونرى من جانبنا أن هذا النقد ينطبق على الغزالى أيضاً إذ إن الغزالى قد اتفق مع الأشاعرة في كثير من الآراء التي قال بها.

إن منهج الغزالى الذى سار فيه هو إلى حد كبير منهج الأشاعرة فى ردهم على الفلسفه. وكثير من الآراء التى قال بها تتفق إلى حد كبير مع الآراء التى ارتساها الأشاعرة لأنفسهم. وكم نجد من آراء قال بها الغزالى أثناء رده على الفلسفه وذلك فى كتابه «تهافت الفلسفه»، نجدها فى كتاب «الإرشاد» للجوينى المتكلم الأشعري.

ومهما يكن من أمر، فسيتبين أثناء تحليلنا لمنهج ابن رشد النبدي فى مجال الرد على المتكلمين والرد على الصوفية، الموضع الذى نقد فيها ابن رشد آراء الغزالى المتعددة فى مجالات متعددة منها ما يدخل فى إطار فلسفة الطبيعة ومنها ما يدخل فى إطار الميتافيزيقا أو الفلسفه الإلهية، بالإضافة إلى إشاراتنا المتعددة إلى آراء الغزالى عند الكشف عن أوجه نقد ابن رشد الفيلسوف المشرقي ابن سينا.

قلنا إن ابن رشد قد نقد دليلين قال بهما المتكلمون من الأشاعرة للتدليل على وجود الله، ونود أن نبين في معرض بياننا للأسس التي استند إليها ابن رشد في نقاده، إلى أن ابن رشد - وكما سنرى - إذا كان قد نقد دليل الحدوث كدليل قال

به الأشاعرة لإثبات وجود الله تعالى، فإنه قد نقد أيضًا دليلاً ثالثاً قال به المتكلمون وهو دليل الممكن والواجب. فالعالم ممكناً الوجود، أما الله فهو واجب الوجود.

وقد بين لنا ابن رشد أن القول بفكرة الممكن تؤدي إلى القول بأن العلاقات غير ضرورية بين الأسباب ومسبياتها. وإذا كان ابن رشد يقول بالضرورة - أي: بالتلازم بين الأسباب ومسبياتها - فإنه قد نقد هذا الدليل، دليل الممكن والواجب.

إن فيلسوفنا ابن رشد في نقاده لهذا الدليل الذي يقول به المتكلمون يعتمد على مبادئ يؤمن بها هو، ومن هذه المبادئ تقرير العلاقة الضرورية بين الأسباب ومسبياتها، إنه لا ينقد المتكلمين فحسب، بل ينقد أيضًا الفلسفه في اعتمادهم على بعض الأفكار التي تجدها في هذا الدليل. لقد نقد ابن سينا أيضًا لأنه رأى أن دليل ابن سينا قد اعتمد على بعض المقدمات الكلامية الجدلية.

وبوجه عام يمكن القول بأننا لو تأملنا في موقف ابن رشد النطوي في هذا المجال لوجدنا أن هذا الموقف من جانبه يقوم على تخطي طريق الخطابيين لأنه لا يخرج عن كونه مجرد نزعة إقتصادية. كما يقوم على تجاوز طريق أهل الجدل، لما فيه من شكوك لا يستطيع فهمها العامة كما لا يقبلها الفلسفه الذين لا يرتكبون بالبرهان بدليلاً.

لقد كان ابن رشد - إذن - حريصاً على نقد اتجاه المتكلمين. إنه اتجاه لا يرقى إلى الاتجاه البرهانى الفلسفى كما لا يتفق مع أفهم الجمهور، وقد درسنا المؤثرات الفلسفية الأرسطية التي توجد في اتجاه ابن رشد لنقد آراء المتكلمين، كما لاحظنا أن ابن رشد إذا كان قد نقد موقف المعتزلة والأشاعرة، إلا أنه كان يميل إلى موقف المعتزلة في بعض جوانبه، أكثر من ميله إلى موقف الأشاعرة بل إنه كان حريصاً على إبراز ما في موقفهم من أخطاء وتناقضات.

لقد وصف ابن رشد طريقة المتكلمين بأنها طريقة جدلية، أي: لا تسمى إلى مرتبة البرهان، نجد هذا سواء في نقاده لموقفهم حول الجسمية أو حول الجهة

أو حول الرؤية. وقد ركز حول موضوع الرؤية بصفة خاصة، إذ إن الأشاعرة إذا كانوا يجيزون رؤية الله تعالى في الآخرة، فإن فيلسوفنا قد أقام نقه لوقفهم على أساس يتمسك به دائمًا وهو أن العلاقات بين الأسباب ومسبياتها تعد علاقات ضرورية، إنه يحدد بناء على ذلك شروطًا للرؤية متأثرًا في ذلك بكثير من الأفكار الفلسفية اليونانية والتي تجدها بين ثانياً شروحه وتلخيصه على كتب الفيلسوف اليوناني أرسطو.

وقد ذهب فيلسوفنا - كما سنرى - إلى أن الأشاعرة قد خلطوا بين إدراك العقل وإدراك البصر. إن العقل إذا كان يدرك ما ليس في جهة. فإن إدراك البصر لا يتم إلا بشروط محددة معينة من بينها الجهة والضوء واللون. لقد برأ الأشاعرة - فيما يذهب ابن رشد - إلى حجج سوفسقائية، أي: تلك الحجج التي يُطن أنها صحيحة في حين أنها ليست كذلك.

وإذا كان الأشاعرة قد اعتمدوا في إثباتهم لجواز الرؤية على ذهابهم إلى أن معيار صحة الرؤية هو الوجود فإن ابن رشد قد ذهب إلى أن المعيار أو الأساس لا يعد صحيحاً بأي حال من الأحوال. إذ لو كان الوجود هو مقياس الرؤية ومعيارها؛ لوجب - إذن - أن تبصر الأصوات وهذا يعد غير صحيح، كما يعتبر خارجاً عن العقل خروجاً تاماً. إذ لكل شيء خصائص محددة ثابتة ولكل حاسة عملها المحدد. كما لا يمكن انقلاب البصر سمعاً ولا يمكن عودة اللون صوتاً. ولنحاول الآن الكشف عن تفصيات الحسن النقدي لابن رشد في موقفه من المتكلمين من خلال بعض مواقفهم.

غير خاف علينا أن فلاسفة العرب عامة، وابن رشد على وجه الخصوص، قد تأثروا بأرسطو في مجال دراسته المنطقية للجدل والبرهان، واعتبروا المتكلمين مثليين للفكر الجدلية، والفلسفه مثليين للفكر البرهانى، وذلك على النحو الذي سبق أن أشرنا إليه.

والواقع أن ابن رشد قد سعى بكل قوته إلى التفرقة بين الأقوال الخطابية والأقوال الجدلية والأقوال البرهانية، وسعى دواماً للوصول إلى البرهان الذي يعدّ عنده أسمى صور اليقين.

بل يمكن القول - كما سبق أن أشرنا - بأن مفتاح فلسفة ابن رشد بأسراها إنما يتمثل في هذه التفرقة الجوهرية بين هذه المراتب الثلاث: مراتب الخطابة، والجدل، والبرهان.

فهو يقول في كتابه: «فصل المقال فيما بين الحكم والشريعة من الاتصال»<sup>(١)</sup>: «الناس على ثلاثة أصناف: صنف ليس هو من أهل التأويل أصلاً وهم الخطابيون الذين هم الجمهور الغالب، وذلك أنه ليس يوجد أحد سليم العقل يعرى عن هذا النوع من التصديق. وصنف هو من أهل التأويل الجدلوي وهم الجدليون<sup>(٢)</sup> بالطبع، أو بالطبع والعادة. وصنف هو من أهل التأويل اليقيني وهؤلاء هم البرهانيون بالطبع والصناعة، أعني: صناعة الحكم».

معنى هذا أننا إذا لم ندرك هذه التفرقة التي يقول بها فيلسوفنا، فإننا لا يمكن أن نفهم فلسفته بصفة عامة، ونقده للفكر الجدلوي الكلامي بصفة خاصة، إذ إن ابن رشد قد سعى إلى نقد هذا النوع من الفكر، ونقده له أكثر شمولاً من نقده للطريق الخطابي - أي المرتبة الخطابية - إذ إن الطريق الخطابي إذا كان موجهاً لإقناع العامة أساساً، والطريق البرهاني إذا كان للخاصة، أي: الفلسفه، أهل اليقين. فإن الطريق الجدلوي فوق مستوى العامة، ولا يرضي عنه الفلاسفة.

ومعنى هذا أن ذلك الطريق قد لا يفيد الناس أساساً، ولعله كان طريقاً مرتبطاً بظروف زمانية معينة أكثر من كونه طریقاً مفتوحاً شاملاً ولازماً لكل عصر وكل زمان.

قلنا إن ابن رشد إذا كان ينقد الطريق الجدلوي، فإن سبب ذلك أنه يؤمن بالمبادئ اليقينية البرهانية، ولا يرتضي بالبرهان بدلاً. إنه ينادي بتطبيق هذا الطريق البرهاني على دراسة المشكلات الفلسفية، ويعتبر هذا البرهان محكماً للنظر الصادق السليم. دليل ذلك قول ابن رشد: «إن الحكمة هي النظر في الأشياء بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان»<sup>(٣)</sup>. وإذا كان المتكلمون قد وقفوا عند صور

(١) فصل المقال ص ٢١.

(٢) يقصد بهم المتكلمين.

(٣) تهافت التهافت ص ١٠١.

الجدل ولم يرتفعوا لأنفسهم تجاوز هذا الطريق إلى طريق أسمى منه وأدق، وهو طريق البرهان، فإن ابن رشد وجد من واجبه نقادهم، إذ إن أيّ رأي من الآراء لا يرتفع إلى مستوى البرهان، فإنه يعد رأياً غير صحيح، بل ليس داخلاً في المجال الفلسفى، فيما يرى ابن رشد.

وإذا تساءلنا وقلنا: هل نقد ابن رشد للطريق الكلامي الجدلی ينطبق على المعتزلة كما ينطبق على الأشاعرة؟ فإننا نستطيع الإجابة عن هذا بالقول بأن نقاده ينصب أساساً على الأشاعرة كما ينطبق من بعض جوانبه وزواياه على المعتزلة.

صحيح أن كتب المعتزلة لم تصل إليه، فهو يقول: «وأما المعتزلة، فإنه لم يصل إلينا في هذه الجزيرة من كتبهم شيء نقف منه على طرقوهم التي سلكوها في هذا المعنى. ويشبه أن تكون طرقوهم من جنس طرق الأشاعرة»<sup>(١)</sup>.

ولكن هذا لا يعني أن نقاده يعد منطبقاً على الأشاعرة وحدهم، نظراً لأنه يركز على المنهج أكثر من تركيزه على هذا الرأى أو ذاك من الآراء التي قال بها المعتزلة أو الأشاعرة.

وصحيح أن المعتزلة قد اتجهوا إلى التأويل العقلى أكثر من الأشاعرة. ولكنهم أولاً وأخيراً فرقة كلامية، وإذا قلنا إنهم يعتبرون أساساً فرقة كلامية، فمعنى هذا أن طرقوتهم تعد طريقة جدلية وليس طريقة برهانية، ثم إنه من المرجح أن ابن رشد اطلع على آراء المعتزلة من خلال كتب الأشاعرة. إذ إنه كثيراً ما يشير إلى آراء المعتزلة حين دراسة المشكلات التي يبحث فيها.

ومهما يكن من أمر، فإن قصد ابن رشد وهو نقد الإطار أو المنهج. وإذا كان هذا هو قصده، فإن نقاده يكون شاملاً - إلى حد كبير - الأشاعرة والمعتزلة أيضاً. إذ إن الإطار الجدلی هو ما تحرك فيه كل من الممثلين للفكر الأشعري والممثلين للفكر الاعتزالي أيضاً، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار ردود كل فريق من أنصار

(١) مناهج الأدلة في عقائد الملة ص ١٤٩ ، وراجع كتابنا: «المنهج النبدي في فلسفة ابن رشد» (الفصل المختص بنقاده للأشاعرة).

الفريقين على الفريق الآخر، وإن كانت آراء المعتزلة فيما يبدو لنا أكثر دقة من آراء الأشاعرة وأكثر سعيًا نحو العقل، ولعل هذا يفسر اقتراب المعتزلة من الفلاسفة واقتراب الأشاعرة من الصوفية، وإن كان منهج المعتزلة غير منهج الفلسفه، ومنهج الأشاعرة غير منهج المتصوفه.

لقد نقد ابن رشد علماء الكلام لأنهم أهل جدل لا برهان. فهم - فيما يرى فيلسوفنا - قد آمنوا بأراء معينة بناء على اعتقادات سابقة يجعلون همهم نصرتها وتأييدها. سواء تم هذا عن طريق الأقاويل السوفسطائية أو الأقاويل الجدلية أو الأقاويل الخطابية أو الأقاويل الشعرية. بحيث صارت هذه الأقاويل عند من شأ على سماعها من الأمور المعروفة بنفسها<sup>(١)</sup>.

تبين لنا مما سبق كيف اهتم ابن رشد بالتفرقه بين مراتب أقاويل عديدة أهمها الأقاويل البرهانية والأقاويل الجدلية والأقاويل الخطابية الإقناعية، وإذا كانت الأقاويل الجدلية الكلامية والأقاويل الخطابية لا تعد في رأي ابن رشد داخلة في إطار اليقين الذي يسعى إليه الفيلسوف من خلال تمسكه بالبرهان، إنه كان متزعمًا منه - إذن - نقد مواقف المتكلمين وخاصة الأشاعرة.

وسنحاول في الصفحات التالية اختيار نماذج من المواقف الكلامية في مجالات متعددة ثم تبيان نقد ابن رشد لها. وإذا كان ابن رشد قد حرص على عرض رأى الخصم قبل نقاده، فإننا انطلاقاً من هذا الموقف الرشدي، سنحاول الوقوف عند هذا الرأى أو ذاك من الآراء التي قال بها المتكلمون، حتى يتسعى لنا فهم موقف ابن رشد.

ونود أن نشير - بادئ ذي بدء - إلى أن إبراز موقف ابن رشد النقدي بالنسبة للمتكلمين أو بالنسبة لابن سينا أو غير هؤلاء من مفكرين وفلاسفة، لا يعني أننا نتفق مع ابن رشد في كل ما قاله بالنسبة لهذا الرأى أو ذاك من الآراء التي قال

(١) تفسير ما بعد الطبيعة، مجلد ١ ص ٤٣، ٤٤.

بها المتكلمون وال فلاسفة والصوفية . وكم حاولنا في دراسات سابقة بيان اختلافنا مع فيلسوفنا ابن رشد في رأى أو أكثر من الآراء التي قال بها<sup>(١)</sup> .

يعرض ابن رشد في كثير من كتبه المؤلفة وكتبه التي يشرح فيها فلسفة أستاذه أرسطو . بعض أدلة من سبقوه على وجود الله . إنه يعرض أولاً الدليل ثم يقوم بعد ذلك ببيان أوجه الضعف فيه ثم ينتقل إلى دليل آخر . فعل هذا بالنسبة للصوفية ، وابن سينا - كما سنرى - وفعله أيضاً بالنسبة للمتكلمين ، وذلك حتى يتسعى له بعد ذلك القول بدليل أو أكثر من الأدلة على وجود الله تعالى . وهذه الأدلة في رأيه تتفادى أوجه النقص في الأدلة التي قدمها من سبقوه .

معنى هذا أن ابن رشد كان حريصاً على إبراز الجانب النقدي في مجال التدليل على وجود الله ، ثم نجده ينتقل من هذا الجانب إلى الجانب الإيجابي ، الذي يتمثل عنده في ثلاثة أدلة على وجود الله تعالى ، هي دليل العناية الإلهية أو الغائية ، ودليل الاختراع ، ودليل الحركة .

إنه يعرض أولاً - كما سبق أن أشرنا - لدلليين قال بهما المتكلمون للتدليل على وجود الله تعالى ، هما دليل الحدوث ، ودليل الممكن والواجب .

والواقع أن المتكلمين قد اهتموا بالتدليل على وجود الله تعالى . نجد هذا عند الأشعري ، وعند الجويني ، وعند الباقياني ، وغير هؤلاء من مفكرين يمثلون الاتجاه الكلامي .

فبالنسبة للدليل الأول الذي يعرضه ابن رشد كدليل قال به المتكلمون - وهو دليل الحدوث - فإننا نستطيع القول بأن هذا الدليل يقوم على الاعتقاد بأن العالم يعد حادثاً أى: مخلوقاً من العدم ، وليس قدراً أى: ليس موجوداً من مادة أولى أزلية ، كما يقول بذلك أكثر فلاسفة العرب كالفارابي وابن سينا .

هناك - إذن - صلة بين القول بحدوث العالم وبين القول بوجود الله تعالى ،

(١) راجع في ذلك كتابنا: «تمهيد في المذاهب الفلسفية والكلامية»، وأيضاً: مقالتنا عن مشكلة الحرية في الفكر الإسلامي (في كتاب: دراسات فلسفية، مهداة إلى الدكتور إبراهيم مذكر، جـ ١).

يعنى أن العالم إذا كان حادثاً، فلا بد له من محدث. ذهب إلى ذلك المتكلمون عامة كما ذهب إليه الكندي<sup>(١)</sup> أيضاً في دليل من أدلة على وجود الله تعالى.

ويبدو لنا أن ابن رشد وهو من الفلاسفة الذين يقولون بقدم العالم، كان حريصاً على عرض هذا الدليل الذي يعتمد على فكرة الحدوث ثم القيام بمنقده. لكي يبين لنا أنه بالإمكان التدليل على وجود الله تعالى مع القول بقدم العالم. وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار أن الغزالى في كتابه «تهاافت الفلسفه» قد ذهب إلى أن الفلسفه قد تناقضوا مع أنفسهم حين قالوا بقدم العالم، وفي نفس الوقت قدمو أدلة على وجود الله<sup>(٢)</sup>.

ويعنى هذا أن ابن رشد - كما سبق أن أشرنا - كان حريصاً بطريقة مباشرة تارة وبطريقة غير مباشرة تارة أخرى على توجيه أكثر من نقد إلى فكرة الحدوث التي يقوم عليها دليل الأشاعرة، حتى يبين لنا أنه ليس من الضروري أن يقوم الاعتقاد بوجود الله على القول بحدوث العالم، بل بالإمكان أن نقول بالقدم ومع ذلك نقدم أكثر من دليل على وجود الله. وقد فعل ذلك ابن رشد - كما سبق أن أشرنا - كما فعله فلاسفة آخرون قالوا بقدم العالم كالفارابي وابن سينا، ومع ذلك نجد لكل فيلسوف منهم دليلاً أو أكثر على وجود الله تعالى.

قلنا إن المتكلمين يقولون بدليل على وجود الله هو دليل الحدوث. وهذا الحدوث يقوم عندهم على القول بأن الأجسام تتركب من أجزاء لا تتجزأ، أي: جواهر فردة، وهذه الجواهر الفردة تعد محدثة، وبالتالي تكون الأجسام التي تتركب من هذه الجواهر محدثة أيضاً. وإذا كانت محدثة، فلا بد أن يكون لها محدث وهو الله تعالى.

(١) يربط الكندي بين القول بحدوث العالم والقول بوجود الله، يعنى أن الاعتقاد بأن العالم حادث، لا بد أن يؤدى إلى القول بوجود علة خالقة للكون، ويقول في رسالته في وحدانية الله وتأهي جرم العالم مؤيداً بهذه الفكرة: «وليس ممكناً أن يكون جرم بلا مدة فانية الجرم ليست لا نهاية لها، وأنية الجرم متاتية، فيمتنع أن يكون جرم لم يزل، فالجسم - إذن - محدث اضطراراً، والمحدث محدث المحدث، والمحدث محدث من المضاف، فلكل محدث اضطراراً، عن ليس». (راجع كتابنا: «مذاهب فلاسفة الشرق» ص ٦٢ وما بعدها).

(٢) «تهاافت الفلسفه» ص ١٢٨ ، وانظر أيضاً كتابنا: «مذاهب فلاسفة الشرق» ص ٦٠ وما بعدها.

فالعالم - إذن - بجميع أركانه وأجسامه وموجوداته من نباتات وحيوانات ناطقة وغير ناطقة، يعد مخلوقاً كائناً عن أول، حادثاً بعد أن لم يكن شيئاً ولا عيناً ولا ذاتاً ولا جوهرًا ولا عرضاً<sup>(١)</sup>.

والدليل عندهم على حدوث هذه الموجودات كلها، أنها تتغير عليها الصفات وتخرج من حال إلى حال. بمعنى بطلان حالة وحدوث حالة أخرى. فالحالة التي حدثت يعد حدوثها معلوماً بالضرورة والمشاهدة، وما كان ضرورياً لم يفتقر إلى الاستدلال عليه. أما الحالة التي بطلت فإن بطلانها يعد دليلاً شاهداً على حدوثها، لا قدمها، لأنها لو كانت قدية لما بطلت. إن التغيير وبطلان الصفات وتغيرها إنما ينطبق على الموجودات الممكنة الوجود، ولكنه لا ينطبق على الله تعالى واجب الوجود<sup>(٢)</sup>.

وإذا كان المتكلمون - كما سبق أن أشرنا - يقيمون هذا الدليل على القول بحدوث العالم، فإنه كان متظراً من ابن رشد نقد هذا الدليل بطريقة تفصيلية تحليلية.

فهو يذهب إلى أن طريقة المتكلمين في حدوث العالم والتوصيل من القول بالحدوث إلى الاعتراف بمحدث للعالم تعتمد على مقدمات ثلاث هي:

- (أ) الجوهر لا ينفك عن الأعراض.
- (ب) الأعراض حادثة.
- (ج) ما لا ينفك عن الحوادث: حادث.

ويحاول ابن رشد نقد المقدمة الأولى بقوله إن هذه المقدمة لا تكون صحيحة إلا إذا كان الجوهر يعني الأجسام التي نشير إليها والتي تقوم بذاتها. أما إذا قصصنا بالجوهر الجزء الذي لا ينقسم - كما يرى المتكلمون - فإن هذا لا يعدو أمراً واضحاً يقيناً، إذ من أين نعرف وجود جواهر لا تقبل القسمة. وإذا كان يوجد هذا الشك، فلا يمكن - إذن - وصف طريق الأشاعرة بأنها طريقة برهانية<sup>(٣)</sup>.

(١) الإسفرايني: التبصير في الدين ص ١٣٥ .

(٢) المصدر السابق ص ١٣٥ .

(٣) مناهج الأدلة في عقائد الملة ص ١٣٧ ، ١٣٨ .

والواقع أن نقد ابن رشد لهذه المقدمة لا يخلو من تأثير بفلسفة أستاذه أرسطو. فإذا كان أرسطو قد نقد المذهب القائل بالجزء الذى لا يتجزأ، فإن ابن رشد - بالتالى - ينقد هذا المذهب الذى ذهب إليه المتكلمون.

ولعل هذا يتضح - ليس فى مؤلفاته فقط بل فى شروحه على أرسطو أيضًا - فمثلاً فى تلخيصه لكتاب ما بعد الطبيعة، يشير إلى ما ذهب إليه أرسطو من نقد القول بالجزء الذى لا يتجزأ، أى: الجوهر الفرد. ونقد المذاهب والأراء الأخرى التى سبقت رأى أرسطو، وكان حريصاً على نقادها، فهو يقول: «وهذه الآراء الفاسدة كلها قد تبين بطلانها فى العالم资料， ولاج هنالك أن جميع الأمور المحسوسة مؤلفة من مادة وصورة، وتبيّن هنالك كم أنواع المواد وأنواع الصور. إلا أن النظر هنالك فيها إنما كان من حيث هي مبادئ لوجود متغير. وبالجملة من حيث هي مبادئ التغيير. وكذلك ما قيل في ذلك من الآراء الفاسدة من هذه الجهة عنده هنالك كالقول بالأجزاء التي لا تتجزأ، وغير ذلك من الآراء التي يكفل إبطالها في ذلك العلم»<sup>(١)</sup>.

أما المقدمة الثانية وهى التى تقوم على القول بأن الأعراض حادثة، فإنها ليست واضحة ولا يقينية، إذ لا يمكن التوصل من مشاهدة بعض الجزيئات إلى حكم مطلق. فإذا شاهدنا حدوث بعض الأعراض، فلا يمكن تطبيق ذلك على كل الأعراض، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار الأعراض الخاصة بالأجرام السماوية كحركاتها وأشكالها.

ومعنى هذا أن المقدمة الثانية تقوم على قياس الشاهد على الغائب، وهذا يعد دليلاً خطابياً وليس برهانياً. إذ إن الانتقال من تطبيق الأحكام على الشاهد إلى تطبيقها على الغائب لا يكون معقولاً إلا عند التيقن باستواء طبيعة الشاهد والغائب<sup>(٢)</sup>.

(١) تلخيص ما بعد الطبيعة من ٤١.

(٢) ابن رشد: «مناهج الأدلة» من ١٤١، ١٤٠.

وينتهي ابن رشد من نقده للدليل الأول إلى القول بأن آراء المتكلمين بالنسبة لهذا الدليل لا يمكن أن تكون برهانية. كما أنها لا تليق بالجمهور، بل إنها لا تعدو كونها قياساً جدلياً لا يرقى إلى مستوى البرهان واليقين. إنها لا تؤدي إلى الاعتقاد بوجود الله اعتقاداً يقينياً. وهذا عيب القياس الجدلية - فيما يرى ابن رشد - إذ إن مقدمات هذا القياس لا يشترط فيها إلا أن تكون مشهورة فحسب، سواء وجدت فيها شروط المقدمات اليقينية أو لم توجد<sup>(١)</sup>.

ونود أن نشير في ختام دراستنا لنقد ابن رشد للدليل الحدوث عند المتكلمين إلى أن ابن رشد يقيم نقه لهذا الدليل على اعتقاده بقدم العالم من جهة، ومتابعة الفلاسفة الذين أخذوا بعد المقولات العشر من جهة أخرى، وهذا على العكس من نظرة المتكلمين التي تذهب إلى أن عدد المقولات ثلاث لا عشر، وهي: الجوهر، وأعراضه التي يجمعها الكيف، والأين الذي يتحرك فيه<sup>(٢)</sup>. وبهذا اتجه ابن رشد اتجاهًا أرسطيًا إلى حد كبير، واستبعد أي تغيير يؤدي إلى إنكار ما توصل إليه الفيلسوف اليوناني أرسطو<sup>(٣)</sup>.

وإذا كنا قد ذكرنا أن ابن رشد قد ركز على نقد دليلين من أدلة المتكلمين على وجود الله، فإننا نجده بعد نقه الدليل الأول - دليل الحدوث - ينقد الدليل الثاني - دليل الممكن والواجب - ويقيمه نقه أساساً على قوله بالعلاقة الضرورية بين الأسباب والمسببات. ويلاحظ أنه يستند إلى مبادئ معينة محددة تكون نسقاً فلسفياً. وإذا وجد أن هذه الفكرة أو تلك من الأفكار التي يقول بها المتكلمون تتعارض مع الأفكار والمبادئ التي دونها لنفسه، فإنه يجد من واجبه نقدها، ولعله قد اتضحت لنا أن نقه لهذين الدليلين يقوم على اعتقاده بالعلاقات الضرورية بين الأسباب ومسبباتها واعتقاده بقدم العالم. كما يقوم على أساس الارتفاع عن

(١) تلخيص البرهان ص ٤٠٢ (مخطوطة).

(٢) مقدمة د. إبراهيم مذكر لكتاب الشفاء لابن سينا ص ٣ (المنطق - المقولات).

(٣) مقدمة موريس بريج لتلخيص كتاب المقولات لابن رشد ص ٩، ١٠.

الأدلة الخطابية والجدلية وتجاوزهما، بحيث يصل إلى البرهان، إذ إن الفلسفة عنده - كما سبق أن أشرنا - هي النظر في الموجودات بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان.

إن ابن رشد في نقده للمتكلمين عامة - والأشاعرة منهم على وجه الخصوص - يركز على إبراز ما في آرائهم من مشكلات، ثم يبين لنا كيف أنهم لم يستطيعوا لها حلًا، وبهذا لا تعدد برهانية ولا يقينية. إذ لو كانت كذلك لما عدمنا وجود دليل أو أكثر من دليل للبرهنة عليها، ولكنها جدلية، ومن هنا لا يمكن البرهنة عليها طبقاً لمبادئ البرهان.

إن فيلسوفنا ابن رشد، لا يهاجم المتكلمين أو ينقد آرائهم إلا عندما يتعرضون للنظر العقلى<sup>(١)</sup> إذ إن النظر العقلى يعتمد عندهم - فيما يرى ابن رشد - على الجدل، وهذا ما يريد ابن رشد استبعاده وتجاوزه حتى يصل إلى البرهان واليقين.

#### سادساً - الحسن النقدي في موقف ابن رشد من الغزالى :

نود أن نشير بإيجاز إلى الحسن النقدي لابن رشد في موقفه من الغزالى، إذ إن من المسائل المشهورة جداً في تاريخ الفلسفة العربية، موضوع الصراع الفكري بين الغزالى في المشرق العربي (توفي عام ٥٠٥ هـ = ١١١١م)، وابن رشد في المغرب العربي.

نقول إن إشارتنا ستكون موجزة، إذ سبق لنا تحليل موقف الغزالى في العديد من الموضوعات التي سبق لنا دراستها، وخاصة في حديثنا عن موقف ابن رشد النقدي للأشاعرة وأبن سينا، وأهل الظاهر، بل الصوفية أيضاً، على اعتبار أن الغزالى لا يعد أساساً فيلسوفاً، بل إنه لا يعد كونه متكلماً أشعرياً وصوفياً.

إذا كان الغزالى قد ترك لنا كتبًا كثيرة من بينها «مقاصد الفلسفه» و«إحياء علوم الدين» و«فيصل التفرقة بين الإسلام والزنادقة» و«المنقد من الضلال»، وإذا كنا نجد في بعض هذه الكتب هجوماً من جانبه على هذا الرأى أو ذاك من الآراء

---

Renan; Averroes et L' Averroisme P. 136.

(١)

التي قال بها الفلاسفة، إلا إن أهم كتاب من كتبه التي ألفها أساساً للرد على الفلاسفة تارة ولتفكيرهم في بعض الآراء تارة أخرى هو كتابه «تهاافت الفلسفه»<sup>(١)</sup> كما هو واضح من عنوانه.

لقد عرض الغزالى في هذا الكتاب عشرين مسألة أو موضوعاً على النحو التالي:

- إبطال مذهبهم في أزلية العالم.
- إبطال مذهبهم في أبدية العالم.
- بيان تلبيسهم في قولهم: إن الله صانع العالم، وإن العالم صنعه.
- في تعجيزهم عن إثبات الصانع.
- في تعجيزهم عن إقامة الدليل على استحالة إلهين.
- إبطال مذهبهم في نفي الصفات.
- في إبطال قولهم: إن ذات الأول لا ينقسم بالجنس والعقل.
- في إبطال قولهم: إن الأول بسيط بلا ماهية.
- في تعجيزهم عن بيان أن الأول ليس بجسم.
- في بيان أن القول بالدهر ونفي الصانع لازم لهم.
- في تعجيزهم عن القول بأن الأول يعلم غيره.
- في تعجيزهم عن القول بأنه يعلم ذاته.
- في إبطال قولهم: إن الأول لا يعلم الجزئيات.
- في إبطال قولهم بأن السماء حيوان متحرك بالإرادة.
- في إبطال ما ذكروه من الغرض المحرك للسماء.
- في إبطال قولهم: إن نفوس السموات تعلم جميع الجزئيات.
- في إبطال قولهم باستحالة خرق العادات.

---

(١) راجع دراستنا النقدية لهذا الكتاب في مؤلفنا: «الفلسفة العربية والطريق إلى المستقبل» ص ٣٥٩ وما بعدها.

- في قوله: إن نفس الإنسان جوهر قائم بنفسه ليس بجسم ولا عرض.

- في قولهم باستحالة الفنان على النفوس البشرية.

- في إبطال إنكارهم لبعث الأجساد مع التلذذ والتألم في الجنة والنار باللذات والألام الجسمانية.

أما فيلسوفنا ابن رشد فقد حاول بكل جهده الرد على كل رأى من الآراء التي ذهب إليها الغزالى<sup>(١)</sup> وقد ركز فى رده على الغزالى حين ذهب الغزالى إلى تكفير الفلاسفة فى آرائهم حول قدم العالم، وحول خلود النفس، وحول العلم الإلهى، كما نقد ابن رشد الغزالى حين ذهب فى «تهافت الفلاسفة» إلى إرجاع العلاقة بين الأسباب ومبنياتها إلى فكرة العادة؛ ومن هنا فلا ضرورة عنده للعلاقة بين الأسباب والمبنيات.

يضاف إلى ذلك أن ابن رشد قد لاحظ أن الغزالى يذكر آراء لأرسطو، ومرجعه فى ذلك كتب الفارابى وكتب ابن سينا وهذا يعد خطأ فيما يرى ابن رشد إذ من الواجب الرجوع إلى مذهب أرسطو مباشرة، بدلاً من الاعتماد على ما يذكره فلاسفة العرب عنه. وهذه نحسبها ملاحظة صادقة من جانب ابن رشد وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار أن فلسفة أرسطو قد وصلت إلى العرب مختلطة في بعض جوانبها بآراء الأفلاطونية المحدثة.

وقد وجد ابن رشد نفسه مضطراً إلى أن يقول: «إن تعرض أبي حامد الغزالى إلى مثل هذه الأشياء على هذا النحو من التعرض لا يليق بثله، فإنه لا يخلو من أحد أمرين: إما أنه فهم هذه الأشياء على حقائقها فساقها في كتاب «تهاافت الفلاسفة» على غير حقائقها، وذلك من فعل الأشرار، وإما أنه لم يفهمها على حقيقتها فتعرض إلى القول فيما لم يحط به علمًا، وذلك من فعل الجهال. والرجل يجعلّ عندنا عن هذين الوصفين، ولكن لابد للجواب من كبوة. فكبوا الغزالى، وضعه هذا الكتاب، ولعله بحثاً إلى ذلك من أجل زمانه ومكانه».

(١) راجع ما كتبناه في هذا الموضوع في كتابتنا: «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد» و«المنهج التقديمي في فلسفة ابن رشد».

هذا ما يقول به ابن رشد في مجال من مجالات نقه للغزالى . والواقع أن الغزالى - فيما نرى من جانبنا - كان من واجبه أيضًا أن يحدد ما يعنيهم باسم كتابه «تهافت الفلسفه». هل اتفق كل الفلسفه على رأى واحد؟ وهل ما يقول به من اتهامات تنطبق على فلاسفه العرب بمثل انطباقها على فلاسفه اليونان؟ وهل آراء الفارابي وابن سينا هي نفسها آراء أفلاطون، أو آراء أرسطو؟ وهل مذهب ابن سينا الفلسفى يطابق مطابقة تامة مذهب الفارابي الفلسفى<sup>(١)</sup>. إننا نلاحظ من جانبنا أن هذه المحاولة من جانب الغزالى تحيط بها الأخطاء والتناقضات من كل جانب، ابتداء من اسم الكتاب، كتاب «تهافت الفلسفه».

إن نقد ابن رشد للغزالى كان متوقعاً لأسباب عديدة، من أبرزها - فيما نرى من جانبنا - أن تراث الغزالى يعد معبراً عن الدفاع عن جانب أشعرى جدلى صوفى، فى حين أن تراث ابن رشد يعد معبراً - على العكس من ذلك تماماً - عن جانب عقلى برهانى يدافع عنه بكل طاقتة.

إن أقوال فيلسوفنا ابن رشد تعد تعبيراً عن الدفاع عن التيار الفلسفى وعن الفلسفه. إنه يرى أن الفلسفه إذا كانوا قد أخطأوا فى شيء، فليس من الواجب أن ننكر فضلهم فى البحث بل يجب أن نشكرهم لأنهم حاولوا البحث عن الحقيقة، ومن يحاول البحث عن الحقيقة فقد يصيب تارة ويخطئ تارة أخرى وهذا لا يقلل من شأن الباحث عن الحقيقة بأى حال من الأحوال.

ودليلنا على أن آراء الغزالى تعد تعبيراً عن وقفة أشعرية صوفية، هو أن المقارن بين الاتجاه الموجود فى كتاب «تهافت الفلسفه» والاتجاه الموجود عند كثير من المفكرين الذين ارتسوا لأنفسهم الاتجاه الأشعرى، يجد أنهم قد استفادوا من كتابات الغزالى ومن اتجاهه. ومن هؤلاء المفكرين - على سبيل المثال لا الحصر -

(١) راجع دراستنا لكتاب الحروف للفارابى، فى مؤلفنا: «الفلسفه العربيه والطريق إلى المستقبل» من ٣٤٣ وما بعدها.

فخر الدين الرازى فى كثير من كتبه وشروحه، ومنها كتابه «أساس التقديس فى علم الكلام»، وشرحه، بل هجومه على كتاب «الإشارات والتنبيهات» لابن سينا.

وما يقال عن الاتجاه الكلامى الأشعرى عند الغزالى، يمكن أن يقال أيضًا بصورة مباشرة تارة وصورة غير مباشرة تارة أخرى، عن الاتجاه الصوفى السنّى عند الغزالى، وخاصة إذا وضعنا فى الاعتبار كثيراً من أوجه الالتفاء بين الاتجاه الأشعرى والاتجاه الصوفى السنّى. وهذا الاتجاه لا نعد وجوده بين ثانياً صفحات «تهاافت الفلسفه» للغزالى. وهذا إن دلنا على شيء فإلغى بذلك على أن الغزالى عندما أصبح صوفياً - أى: ارتضى لنفسه طريق التصوف - فقد اتجه إلى نقد آراء الفلاسفة تارة وإلى الهجوم عليهم تارة أخرى.

وإذا كان الغزالى قد بحث - كما سبق أن أشرنا - في عشرين مسألة في كتابه «تهاافت الفلسفه» واتجه إلى نقد الآراء التي ارتضتها الفلسفه لأنفسهم، وقام بتکفيرهم في ثلاثة مسائل، فإن ابن رشد قد قال في خاتمة كتابه «تهاافت التهاافت» إن هذا الرجل قد كفر الفلسفه بثلاث مسائل: إحداها مسألة الخلود، وقد قلنا إن هذه المسألة عندهم من المسائل النظرية. والمسألة الثانية قولهم إنه لا يعلم الجزيئات، وقد قلنا أيضًا إن الذي يعنيون بهذا الاسم ليس هو المعنى الذي كفّرهم به المتكلمون. وقال في هذا الكتاب أى: كتاب «تهاافت الفلسفه» إنه لم يقل أحد من المسلمين بالمعاد الروحاني، وقال في غيره إن الصوفية تقول به. وعلى هذا فليس يكفر من قال بالمعاد الروحاني ولم يقل بالمحسوس إجماعاً، وجور القول بالمعاد الروحاني.

والواقع أن ابن رشد كان حريصاً على نقد الغزالى كما كان حريصاً على نقد المتكلمين وخاصة الأشاعرة منهم لأن منهجه غير منهجهم واتجاههم غير اتجاههم. إن اتجاههم يدخل في دائرة اللامعقول في بعض جوانبه، أما ابن رشد فإنه يعد عميداً للفلسفة العقلية.

## سابعاً - خاتمة:

لعلنا قد كشفنا عن بعض جوانب المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد - نقول: بعض جوانب - إذ إن ابن رشد - كما سبق أن ذكرنا - قد اهتم بنقد أكثر الاتجاهات التي سبقته، إن لم يكن كلها، والتي يرى فيها مخالفة لما يذهب إليه. ومن هذه الاتجاهات الاتجاه الصوفى والاتجاه الحشوية والاتجاه الجدلى الكلامى. كما اهتم بنقد أكثر الفلاسفة الذين وجدوا قبله - سواء عاشوا في المشرق العربي كالفارابى وابن سينا أو عاشوا في المغرب العربى كابن باجه - فى قليل من الجوانب. هذا بالإضافة إلى مخالفته لبعض الآراء التي قال بها الفيلسوف اليونانى أرسطو.

والواقع أن إبراز كل جوانب النقد عند ابن رشد، يحتاج إلى العديد من الدراسات نظراً لأن نقهde لمن سبقوه، لا يقل أهمية عن الجانب الإيجابى من مذهبـه، إذ إن الدارس لفلسفة ابن رشد، يجد أنه كان حريصاً قبل أن يقول برأى من الآراء حول مشكلة من المشكلات الفلسفية التي يبحث فيها، أن يبرز لنا أوجه الصواب والخطأ في مواقف من سبقوه.

وإذا كنا لم نتحدث تفصيلياً في دراستنا هذه عن نقد ابن رشد للغزالى أو نقهde للمتكلمين، من الأشاعرة، فإن ما ذكرناه عن نقهde للحشوية والصوفية وابن سينا قد يكون مؤدياً إلى بيان مبررات اختلاف منهج ابن رشد عن منهج المتكلمين وكذلك الغزالى، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار تأثر ابن سينا ببعض المقدمات الكلامية على النحو الذى أشرنا إليه، ومن هنا يكون نقد ابن رشد لابن سينا منطبقاً في كثير من زواياه على الأشاعرة وكذلك الغزالى أيضاً والذى يعد مفكراً أشعرياً صوفياً لا ترقى أقواله إلى مستوى المذهب الفلسفى لأن الدائرة الأشعرية وكذلك الدائرة الصوفية غير الدائرة الفلسفية.

إذا أردنا في ختام دراستنا إبراز وبلورة الأسس التي يستند إليها المنهج النقدي والتي سبق أن أشرنا إليها، استطعنا القول بأن أبرز هذه الأسس يتمثل في:

**أساس أول:** وهو عدم الوقوف عند ظاهر الآيات القرآنية، بل القيام بتأويلها لأن ابن رشد يعلم تماماً أنه لن يكون بإمكانه الدعوة لفلسفة مفتوحة، فلسفه يكون بإمكانها أن تستوعب تيارات عديدة تخضع للتيار العقلي، إلا إذا قام بهذا التأويل وهذا قد ساعده إلى حد ما على التوفيق بين الفلسفة والدين كما ساعده على نقد الحشوية الذين يقفون عند ظاهر الآيات ولا يسمحون بالقياس والتأويل.

**أساس ثان:** وهو إبراز أخطاء الطريق الصوفي، إذ إن ابن رشد كان على وعي تام بأن حكمة الصوفية تقابل وحكمة الفلسفه تقابل الأضداد نظراً لأن التجربة الصوفية ليست راجعة إلى الحس أو إلى العقل. ولعل هذا كان من الأسباب القوية التي دفعت ابن رشد إلى نقد فكر الغزالى الذى يعد مفكراً صوفياً، وخاصة إذا وضعنا فى الاعتبار أن الغزالى حينما أصبح صوفياً تحول إلى عدو للفلسفه والفلسفه. كما دفعت ابن رشد أيضاً إلى نقد الطريق الصوفي فى مجال الاستدلال على وجود الله تعالى.

**أساس ثالث:** وهو الكشف عن أخطاء المتكلمين، وخاصة الأشاعرة، إذ إن المنهج النقدي الذى يقوم على العقل، يختلف اختلافاً رئيسياً عن منهج المتكلمين الجدلی، وهو المنهج الذى سارت عليه الفرق الكلامية سواء كانت من المعتزلة أو الأشاعرة. صحيح أن المعتزلة قد ساندوا العقل وصحيح أنهم أقرب إلى الفلسفه ولكنهم ليسوا بفلسفه، كما أن منهجهم يعد - قلباً وقالباً - منهجاً كلامياً جديداً. أما الأشاعرة، فإن ابن رشد يعد العدو اللدود لهم، ولا نجد فيلسوفاً قد كشف عن التنافضات والأخطاء الجسيمة التي وقعوا فيها أكثر من فيلسوفنا ابن رشد، وذلك في مؤلفاته وشروحه معاً. وابتعد منهج ابن رشد ابتعداً تاماً عن المنهج الجدلی الكلامي، هو الذى أدى به إلى نقد آراء ابن سينا في الموضع الذى تأثر فيها ابن سينا بالعناصر الكلامية الجدلية.

**أساس رابع:** ونجد في منهج ابن رشد النقدي، وهو تأثير فيلسوفنا بأرسسطو تأثيراً كبيراً. إن هذا التأثر من جانبه بأرسسطو، قد أدى به إلى نقد ابن سينا حينما

قال ابن سينا بآراء يتمثل فيها التيار الكلامي أكثر من التيار الأرسطي، آراء اعتمد فيها على الأفلاطونين المحدثين.

أساس خامس وأخير: وبعد أهم الأسس وأشملها على وجه الإطلاق في منهج ابن رشد النقدي، وهو الأساس العقلي. إن هذا الأساس هو الذي أدى به إلى نقد كثير من آراء المفكرين الذين سبقوه، بل أدى به إلى نقد تيارات بأكملها كالتيار الصوفي والтир الكلامي. نعم إنه أهم الأسس، لأنه يعدّ الطريق الذهبي نحو التنوير.

ولا شك أن ابن رشد - رغم حسه النقدي - كان واقعاً إلى حد ما تحت سيطرة الفلسفة الأرسطية، والدارس لاوجه نقه لكتير من الآراء والتىارات يلاحظ - كما سبق أن ذكرنا - أنه كان يضع في اعتباره الفلسفة الأرسطية التي يبدى إعجابه بها.

وهذا الواقع تحت دائرة نفوذ فلسفة أرسطو يؤدي إلى القول بوجود بعض الثغرات في منهج ابن رشد النقدي. وأعتقد أن ابن رشد كان باستطاعته التخلص من دائرة النفوذ هذه، والبحث عن تيارات أخرى قد تكون أكثر يقيناً من فلسفة أرسطو. ولو تخلص ابن رشد من سيطرة الفلسفة الأرسطية، لكان منهجه النقدي أكثر دقة وتماسكاً، ولكنه لم يفعل.

بيد أن هذا لا يقلل بوجه عام من دور ابن رشد ومنهجه النقدي، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار انتصار ابن رشد للعقل، حتى أصبح أكبر عميد للفلسفة في بلاد الشرق والمغرب معًا، وصاحب أصرح اتجاه عقلي بدعوته إلى تحكيم العقل باعتباره الدليل والحكم، وإعلاء كلمته فوق كل كلمة.

نقول ونكرر القول بأن من حقنا أن ننخر بفيلسوفنا ابن رشد لأسباب عديدة من بينها - وعلى سبيل المثال لا الحصر - الحس النقدي الذي تميز به، وزنته التنويرية، وخاصة حين دعانا إلى الانفتاح على كل الثقافات والتىارات الأجنبية الخارجية، وذلك حين اتجه إلى شرح أرسطو، وقال: فلنضرب بأيدينا إلى

كتبهم (فلاسفة اليونان)، فإن كان فيها شيء يعد صواباً قبلناه منهم وشكراً لهم عليه، وإن كان فيها شيء يعد خطأ نبهنا إلى هذا الخطأ.

يضاف إلى حسه النقدي وحسه التنويري، اتجاهه العلمي. لقد كان - كما أشرنا - عالماً وطبيعاً، وأيضاً اعتزازه بالتأويل، تأويل الآيات القرآنية الكريمة.

نقول: إذا كان من حقنا أن نفخر بأن بلداننا العربية قد أثبتت فيلسوفاً شامخاً كابن رشد إلا أنه من واجبنا أن ندرس فلسفته ونحلل أفكاره، تلك الأفكار التي ستظل باقية، ما بقيت الحياة على كوكبنا الأرضي.

ومن هنا كان من المنطقى والمعقول والمتوقع، اتجاه أكثر بلدان العالم العربى، والعالم الغربى، إلى الاحتفال بذكرى مرور ثمانية قرون ميلادية على وفاة هذا الفيلسوف الشامخ العملاق.

نقول، ونكرر القول، بأنه لا أمل في دخولنا عالم القرن الحادى والعشرين بتحدياته - وما أكثرها - إلا بالاستفادة من العقل النقدى عند آخر فلاسفتنا من العرب، ابن رشد.





الفصل السادس

## فلسفه ابن رشد و فکرنا اعری المعاصر

ويتضمن هذا الفصل:



ويقول الفيلسوف «ابن رشد» في كتابه «تهافت التهافت»:  
«وأما قول الغزالى إن قصبه هنا ليس هو معرفة الحق، وإنما قصبه  
إبطال أقاويلهم (الفلاسفة) وإظهار دعاواهم الباطلة، فقصبه لا يليق  
به، بل بالذين فى خاتمة الشر. وكيف لا يكون ذلك كذلك ومعظم  
ما استفاده هذا الرجل من النهاية وفاق الناس فيما وضع من الكتب  
التي وضعها، إنما استفادها من كتب الفلسفه ومن تعاليمهم».



أعتقد - من جانبي - اعتقاداً لا يخالجني فيه أدنى شك، أننا نحن العرب في أمس الحاجة - وخاصة في حياتنا المعاصرة - إلى الاستفادة استفادة لا حد لها، من فلسفة وأفكار الفيلسوف ابن رشد، والذي يعدُّ أعظم فلاسفة العرب، ورائد وعميد الفكر العقلاني في عالمنا العربي من مشرقه إلى مغربه.

لقد ترك لنا الفيلسوف الأندلسي العملاق، ابن رشد، أعظم الدروس التي أعتقد أنها لم تستفد منها الاستفادة الكاملة. ترك لنا ذلك المفكر الكبير ثمرات فكرية رائعة تقوم على العقل وتستند إليه. ترك لنا ابن رشد أعمالاً فلسفية ودينية ترتكز على العقل قلباً وقالباً وتجعله المرشد والحكم والدليل.

نقول ونكرر القول، بأننا في حياتنا الفكرية التي نحيها في حاجة مستمرة إلى أن نتزود من تلك الدروس العقلية الرائدة التي تركها لنا فيلسوفنا ابن رشد. في أمس الحاجة إلى الاستفادة من تلك الدروس وما أعظمها، وخاصة بعد انتشار الفكر اللاعقلاني الأسطوري في أكثر أنحاء أمتنا العربية، بحيث نجد - للأسف الشديد - تراجعاً عن العقل وتضييقاً لمساحته، وغيبة عن المعقول، وانتشاراً للخرافات والأساطير.

وإذا أردنا لأنفسنا نحن العرب، طريق التقدم، طريق الزعامة الفكرية، طريق الحضارة والتنوير، فلا مفر من إقامة هذا الطريق على العقل، بحيث يكون العدل هو الهدى لنا إلى سواء السبيل، المرشد لنا إلى طريق الحق واليقين، المثارة التي نعتصم بها فنهتدي إلى كل ما فيه خير لأنفسنا وخير لأمتنا نحن أبناء الأمة العربية، ويقيني أننا سنجد في دروس ابن رشد، أخير كل أخير، سنجد فيها

أسس التنوير ودعائم اليقظة الفكرية ومحور الصحوة الكبرى وركيزة التطور  
الأخلاق إلى الأمام دائمًا.

غير مُجَدِّد في ملئي واعتقادي: إهمال تراث الفيلسوف ابن رشد. إنه لم يكتب  
ما كتب لكي نضعه في زاوية الإهمال والنسيان، بل لكي يجعله نصب أعيننا وأمام  
عقولنا دواماً وباستمرار. وكم استفادت أوروبا في نهضتها الكبرى خلال عصر  
التنوير، من دروس هذا الفيلسوف الشامخ العملاق. كم أدرك العالم الأوروبي أن  
فيلسوفنا العربي ابن رشد قد توصل بثاقب فكره وعمق نظرته إلى أعمق الدروس  
التي تفيد حاضر العالم الأوروبي ومستقبله، ومن هنا كان حرص العالم الأوروبي  
على الاستفادة من فلسفة هذا الفيلسوف، وجعل دروسه الفلسفية أساساً من  
أسس تنويره وتقدمه نحو المستقبل.

أما نحن في عالمنا العربي فقد أهملنا دروس الفلسفة الرشدية. قمنا بالهجوم  
على آرائه وأفكاره، بطريقة مباشرة تارة وغير مباشرة تارة أخرى. عامله الناس  
في حياته بجهاء ولم يحسنوا استقبال آرائه وأفكاره حتى انتهى به الحال إلى النكبة  
التي تتمثل في نفيه. ولم يستند العرب بعد مماته من دروسه وأفكاره، بل قام  
العرب - حتى عصرنا الحالي - بتفضيل الغزالي عدو الفلسفة تارة، وتفضيل  
ابن تيمية عدو المنطق والفلسفة والتقدم إلى الأمام تارة أخرى. وقد أدى هذا كله  
إلى تأخير العرب نظراً لأنهم اختاروا الغزالي كنموذج، وابن تيمية كمثل أعلى،  
في حين تقدمت أوروبا لأنها اختارت - كنموذج لها - فلسفة ابن رشد، وتعاليم  
ابن رشد، ذلك الفيلسوف صاحب الطريق المفتوح والذي حاول جهده الكشف  
عن مغالطات الغزالي صاحب الطريق المسدود والذي تؤدي بنا بعض أفكاره إلى  
الصعود إلى الهاوية.

ونجد من واجبنا الإشارة إلى أبرز معالم حياة ابن رشد الفكرية وأهم دروسه  
الفلسفية التي نحتاج إليها في حياتنا الفكرية المعاصرة. ويقيني أننا سنجد مجموعة  
من الدراسات التي يمكننا الاستفادة منها حتى الآن.

ولد فيلسوفنا ابن رشد - كما سبق أن أشرنا - في عام (١١٢٦ هـ - ١١٥٠ م)

وتوفي في اليوم العاشر من ديسمبر عام ١١٩٨م. وقد تعمق ابن رشد في دراسة الفقه وأخذ عن أكثر من معلم. وترك لنا الكثير من الكتب والرسائل الفقهية وعلى رأسها كتابه المشهور «بداية المجتهد ونهاية المقتضى في الفقه».

والدارس لهذا الكتاب يدرك تماماً أن ابن رشد في دراسته الفقهية، إنما كان يغلب عليه النظر العقلى. وكم نحن الآن في أمس الحاجة إلى التفسيرات العقلية في مجال الفقه. فكم من مشاكل فكرية ودينية واجتماعية تثار بين الحين والحين في مجتمعنا العربي، ونعجز عن تقديم حلول لها، لأننا نقف عند ظاهر النص الديني، رغم أن الله تعالى قد دعانا إلى استخدام عقولنا في التأمل والتدبر والتفكير.

وقد تولى ابن رشد وظيفة القضاة في مختلف بلاد الأندلس، فوصل بذلك إلى أرفع المناصب وهو منصب القاضي، شأنه في ذلك شأن أبيه وجده، ثم تولى منصب قاضي القضاة في أيام الخليفة يوسف بن عبد المؤمن بعد أن كان قاضياً بإشبيلية. ومن الواضح أن منصب القاضي، أو منصب قاضي القضاة، على صلة وثيقة بالدراسات الفقهية التي تعمق فيها فيلسوفنا ابن رشد. بل إن منصب القاضي الذي تولاه ابن رشد قد أفاده في تكوين حس نقدي بارز. إذ إن القاضي حين يوازن بين أدلة الإثبات وأدلة النفي، إنما يقوم بذلك على أساس الجانب النقدي بحيث لا يسلم مجرد تسليم بالأراء الشائعة.

أما من جهة علم الكلام، فقد تعمق ابن رشد في دراسته أيضاً. ولا شك أن نقده لمذاهب علماء الكلام وتفنيده لأرائهم، يكشف لنا عن دراسته المستفيضة لهذا العلم الذي مجده عند أصحاب الفرق الإسلامية كالمعتزلة والأشاعرة وغيرهما من الفرق الدينية الإسلامية.

ومن خلال نقد فيلسوفنا ابن رشد للعديد من الآراء الكلامية، نجد أنه قد تمسّك بالعقل تمسّكاً بغير حدود. لقد جعل العقل هو المعيار والحكم وأدى هذا به إلى الكشف عن مغالطات الأشاعرة وما أكثرها. وكم نحن الآن أيضاً في أمس

ال الحاجة إلى التعرف على جوانب نقد ابن رشد لآراء الأشاعرة وذلك حتى نقيم حيّاتنا الفكرية على أساس العقل، على هدى المنطق والبرهان.

ولم يقتصر ابن رشد على الاطلاع على المذاهب الكلامية ونقد أكثرها، بل نراه يسلك مسلك العالم، مسلك الفيلسوف الذي ينظر إلى العلوم نظرة شاملة. نراه يتوجه إلى دراسة الطب. لقد اشتهر ابن رشد باشتغاله بالطب وتأليفه لكثير من الكتب والرسائل في هذا المجال وأهمها كتاب «الكلليات»، وهو من الكتب التي عُرفت تماماً في جامعات العصر الوسيط كموجز في علم الطب، حيث كان النظام العربي في الطب لا يزال مستعملاً. ولو أن هذا الكتاب، كتاب «الكلليات» لابن رشد، لم يبلغ شهرة كتاب «القانون في الطب» لابن سينا.

واهتمام ابن رشد بدراسة الجوانب العلمية، ومن بينها الطب، قد أدى به إلى تكوين حسٍ علميٍ واضح. ولستنا في حاجة إلى القول بأننا في أمس الحاجة إلى تقدير العلم والتمسك بمنهجه وخاصة بعد انتشار بعض الدعوات الزائفة الآن والتي تسخر من العلم تحت شعار التحذير من الغزو الثقافي تارة، والهجوم على الحضارة ومنجزاتها تارة أخرى.

والواقع أن حياة ابن رشد الفكرية كانت شعلة نشاط. لم يكن يمكن بكل ولا يمل. وكما قال عنه ابن الأبار في الترجمة لحياته، بأنه لم يترك القراءة إلا ليلة وفاة أبيه وليلة زواجه. لقد ترك لنا آلاف الصفحات المليئة بمئات الأفكار التي تعد مثمرة تماماً وصادرة عن حس فلسفى وعلمى بارز.

ولعل مما يبين لنا ذلك، أن ابن رشد لم يكتف بالتأليف، بل نراه يقوم بمهمة عظمى جعلت له مكانة بارزة في تاريخنا الفكرى الفلسفى العربى، وعند الأوربيين بصفة خاصة وهى قيامه بشرح كتب أرسطو. لقد تناول كل ما استطاع الحصول عليه من مؤلفات هذا الفيلسوف اليونانى، وذلك ليتسنى له شرحها وتلخيصها.

وما كان ابن رشد لا يعرف اللغة اليونانية، فإنه رجع إلى الترجمات التى قام

بها بعض المترجمين الكبار من أمثال حنين بن إسحاق، وإسحاق بن حنين، وأبو بشر متى، وراح يقابل بين هذه الترجمات لاختيار أصحها وحتى لا يقع في أخطاء بعض المترجمين، ويقوم بتصرفية أقوال أرسطو مما شابها من عناصر أفلاطونية.

لقد شرح ابن رشد كتب أرسطو أكثر من نوع من أنواع الشروح. والشرح الأكبر يعد خاصاً بابن رشد دون غيره من الفلاسفة الذين سبقوه في المشرق العربي وفي المغرب العربي أيضاً. لقد كانت شروح هؤلاء الفلاسفة أقرب إلى التلخيص، أما شروح ابن رشد الكبرى فتتميز بمنهاج محدد يعدُّ فريدياً في نوعه. وكم استفاد فلاسفة العصور الوسطى من تلك الشروح الكبرى بصفة خاصة.

قام ابن رشد - إذن - بشرح عديدة على كتب أرسطو، حتى أصبح يسمى باسم الشارح.

وقد كان لشروحه شأن عظيم في ترويج فلسفة «المعلم الأول» في الأوساط الفلسفية واللاهوتية وخاصة في الغرب. لقد كان صاحب الفضل فيما عرفته معاهد الدرس في أوروبا المسيحية من كتابات أرسطو، حتى إن شروحه قد انتشرت بين رجال الدين، رغم أنهم كانوا يرون في مذهبها خطراً يهدد العقيدة.

ونود أن نشير إلى نقطة مهمة، وهي أن ابن رشد في شروحه لم يكن مجرد مردّ أو مقلّد لأراء أرسطو. لقد كانت له شخصيته الواضحة حتى وهو يشرح كتب غيره، أي: كتب الفيلسوف أرسطو. لقد كان يتجاوز الشرح والتفسير والتعليق ويتطرق إلى بعض القضايا الفلسفية واللاهوتية التي تشغله هو، أي: التي كانت في دائرة اهتمامه كفيلسوف عربي. نجد هذا واضحًا غایة الوضوح في معرض رده على الأشاعرة بصفة خاصة والمتكلمين بصفة عامة. إنه لم يتقييد - إذن - بالنص لأنَّه لأرسطو، فالنفس البشرية تطالب دائمًا باستقلالها، وإذا ما قيدتها بنص عرفت كيف تعمل بحرية في تفسير هذا النص بحيث تتجه اتجاهًا خاصًا بها هي وحدها، وإذا كان ابن رشد قد شرح أرسطو وتتأثر به، فإنه استطاع

أن يقييم مذهبًا له، مذهبًا خاصًا به. والدليل على ذلك أننا نقول: «فلسفة أرسطو»، ونقول: «فلسفة ابن رشد».

لقد تمعن ابن رشد بحس نقدى بارز، كان لديه القدرة على الأخذ برأى من الآراء التى سبقته، ورفض رأى آخر حين يدرك أنه لا يستقيم مع العقل وأحكامه، حين لا يتفق مع أسس البرهان واليقين.

إنه إذا كان فى كتبه الخاصة مثل: «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال»، و«مناهج الأدلة فى عقائد الملة»، و«تهافت التهافت» قد اتجه إلى نقد المتكلمين وخاصة الذين يمثلون الاتجاه الأشعرى - ذلك الاتجاه الذى حرص ابن رشد على الكشف عما فيه من أخطاء وتناقضات، ولذلك يعتبر فيلسوفنا ابن رشد بحق، عدواً لدوداً للأشاعرة - فإنه قد اتجه إلى نقد المتكلمين أيضاً فى كتبه التى يشرح فيها أرسطو، مستعيناً فى نقاده ببعض مبادئ الفلسفة التى تركها لنا أرسطو.

بل إننا نجد فى تلك الكتب سواء كانت مؤلفة أو شارحة نقداً عنيقاً للصوفية. إن اتجاههم لا يعد اتجاهًا عقلياً فيما يرى ابن رشد، ونرى نحن أيضاً من جانبنا. إنه يعد اتجاهًا خاصًا بجماعة دون جماعة أخرى، اتجاهًا يقوم على الزهد والعبادة والتقطف، ولا يعد اتجاهًا عامًا مشتركة، اتجاهًا عقلياً، إذ إن العقل هو أعدل الأشياء قسمة بين البشر.

لقد كان نقد ابن رشد للصوفية متوقعاً. لقد نقدتهم ونقد آراءهم فى العديد من نظرياته الفلسفية. فحين يقييم المعرفة على أساس العقل، لا بد وأن ينقد الصوفية الذين يقييمون المعرفة على أساس القلب والذوق والوجدان، وحين يتحدث عن أدلة عقلية إلى حد كبير على وجود الله، نراه يهاجم الصوفية الذين يذهبون إلى أن معرفة الله والوصول إليه إنما تكون عن طريق القلب ويقولون إنهم يعرفون الله بالله تعالى. وهكذا إلى آخر المجالات التى نجد ابن رشد فيها حريراً على نقد الصوفية وبيان اتجاههم اللاعقلانى، تماماً كما فعل بالنسبة للمتكلمين، وعلى وجه الخصوص: أصحاب الاتجاه الأشعرى.

ووالواقع أن ابن رشد يقف على قمة عصر الفلسفة العربية لأنه قد تميز أساساً بحسه النقدي. والنقد أهم خاصية من خصائص الفلسفة والتفلسف. نعم إنه يقف على قمة عصر الفلسفة العربية، كما يقف أرسطو على قمة عصر الفلسفة اليونانية لتميزه في مجال نقد آراء السابقين، وكما يقف الفيلسوف الألماني كانت Kant على قمة عصر الفلسفة الحديثة لحسه النقدي البارز الدقيق.

ولعل مما يدلنا على الاتجاه النقدي الشامل عند فيلسوفنا العربي ابن رشد، أننا نجد بالإضافة إلى نقه للمتكلمين والصوفية وأصحاب طريق الظاهر، أي: الذين يقفون عند ظاهر النص دون القيام بتأويله على أساس العقل، نجد حريصاً على نقد ابن سينا فيلسوف المشرق العربي الكبير، ونقد فكر الغزالى، المفكر الذى ألف كتاب «تهاافت الفلاسفة» للهجوم على الفلسفة وال فلاسفة.

لقد نقد فيلسوفنا ابن رشد، العديد من الآراء التي قال بها ابن سينا، لأنه كان يدرك أن هذه الآراء قد ابتعدت قليلاً أو كثيراً، عن الطريق الذهبي، الطريق المستقيم، طريق العقل.

كما نقد ابن رشد اتجاه الغزالى وانتهى إلى رفض اتجاهه قليلاً و قالياً. انتهى إلى الكشف عن مغالطات الغزالى وما أكثرها. توصل إلى أن الغزالى وقد استند إلى التزعة الأشعرية، إلى الاتجاه الصوفى، قد أصبح بذلك عدواً للعقل وأحكامه، غير محق في هجومه على الفلسفة وفلسفاتهم. وهكذا إلى آخر الجوانب وال المجالات التي كان فيها ابن رشد حريصاً على الهجوم على الغزالى، حريصاً على رد الاعتبار إلى الفلاسفة بعد أن قام الغزالى عن طريق هجومه بتکفير الفلسفة في بعض الآراء التي قالوا بها.

وبالنسبة لدور ابن رشد في فلسفة ابن رشد في فكرنا العربي المعاصر، نود أن نشير إلى أن ابن رشد الفيلسوف العقلاني الكبير، قد حدثت له في السنوات الأخيرة من حياته، وعلى وجه التحديد عام ١٩٥٣هـ، أي: قبل وفاته بعامين، حدثت له نوبة تمنتلت في نفيه، وإن كان الخليفة

أبو يوسف المسمى بالمنصور والذى حدثت فى عهده نكبة ابن رشد، قد قام بالعفو عنه قبيل وفاته.

ويمكتنا القول بأن نكبة ابن رشد التى تمثلت فى نفيه فترة من الزمان، إنما ترجع إلى أسباب دينية أساساً. إن السبب资料 فى تلك النكبة هو تهويلات بعض الغلاة من الفقهاء، ومزاعمهم التى تصور لنا الدين بمظهر الشيء الذى يتنافى والفلسفة. فمرد ذلك النكبة - إذن - الصراع بين المفكرين الأحرار، وغلاة الفقهاء أصحاب الفكر الجامد والذى لا يسمح بأى تأويل عقلى وبأى تعاطف مع الثقافات الأخرى. إن الفقه لا يعد مسئولاً عما حدث لابن رشد لأنه في جملته لا يتعارض مع النظر العقلى، وابن رشد نفسه كان فقيهاً، بل المسئولية إنما هي مسئولية الفهم الخاطئ للدين من جانب بعض الفقهاء. ماذا نفعل إزاء قوم اتخذوا من الفقه ستاراً لأغراضهم التى يسعون إليها ويقطعون بها المسلك أو الطريق أمام خصومهم فى المجال الفكرى.

إن تصوير مبادئ ابن رشد وفلسفته، على أنها كفر وزندقة، جاء من جانب بعض المترzin من الفقهاء وأشياعهم، إذ إنهم رغبوا فى الاستيلاء على الجو الفكري والنظر إلى علوم الأولئ، أى: علوم فلاسفة اليونان، على أنها علوم مهجورة لا يصح الاشتغال بها. وإذا كانوا قد هولوا من أمر فلسفة ابن رشد عند المنصور، فإن هذا قد أدى به إلى تقييد الفلسفة، بل تحريم الاشتغال بها، تأييداً لهم، وتزلقاً إلى الشعب، لقد خاف ما يؤدي إليه تهويل الفقهاء وهم الذين يسيطرؤن على الشعب.

ويبدو أن ابن رشد كان يشعر فى أعماقه بالأثر السىء الذى يمكن أن يحدثه أصحاب الفهم الخاطئ للدين، أى: بعض الفقهاء. إذ إنه فى كتابه «فصل المقال» وهو الذى سبق أن أشرنا إليه، لمجرد يقول: «فكم من فقيه كان الفقه سبباً لقلة تورعه وخوضه فى الدنيا، بل أكثر الفقهاء هكذا نجدهم، وصناعتهم إنما تقتضى بالذات الفضيلة العملية».

بعد هذا نقول إننا بالنسبة لابن رشد - الفيلسوف الذى تفخر بإنجابه حضارتنا

العربية - في حاجة ماسة إلى الاستفادة من دروسه الفلسفية والفكرية. وخير احتفال بالмысл أو الفيلسوف إنما يتمثل في مراجعة الدراسات التي تركها لنا بحيث نأخذ منها ما يتفق وحياتنا المعاصرة، ونرفض منها الآراء التي إذا صلحت لزمانها، فإنه ليس من الضروري أن تكون صالحة وملائمة لزماننا. وهكذا ينبغي أن تكون نظرتنا إلى التراث كله الذي تركه لنا أجدادنا. فكم في التراث من دروس باقية، وكم فيه أيضاً من دروس تعد دروس زمانها، ودروس قد تفيض الفترة التي كتبت فيها، ولا تفيض حالي المعاصرة بأي حال من الأحوال، من قريب أو من بعيد. لقد ترك لنا هذا التراث أناساً بشر مثلنا معرضون للخطأ، ولم يكونوا ملائكة قدسيين. ومن هنا فإن من حقنا أن نأخذ منهم ما نأخذ، ولا نتردد في رفض الأفكار التي لا تعد مناسبة لنا في العصر الذي نعيش فيه.

إذا رجعنا إلى التراث الذي تركه لنا فيلسوفنا العربي ابن رشد فإننا سنجد أنه ملتزمًا بالمنهج العقلي. وكم نحن في أمس الحاجة إلى الاستناد إلى العقل وأحكامه، إذ لا تقدم إلا عن طريق العقل. وإنما فكيف نبرر التزام المجددين - من أمثال الشيخ محمد عبد وطه حسين وذكي نجيب محمود - بالطريق العقلي. إنهم يريدون الخير لأمتنا العربية وقد وجدوا أن الخير يتمثل في جعل العقل هو الدليل والمرشد الذي يجعلنا نتخطى ظلمات الجهل والتقليد، بحيث نعبر إلى نور المعرفة والتقدم. وكم نجد عندهم وعند سائر المجددين دعوة إلى التأويل والابتعاد عن التزمت والجمود. كم نجد عندهم دعوة إلى فتح النوافذ بحيث تستفيد من علوم الغرب وغيرها من العلوم.

هذه الدعوات كلها لا ت redund وجود بعض الجذور الرشدية، أي: الأسس الفكرية التي نجدها في منهج ابن رشد العقلاوي. فإذا رجعنا على سبيل المثال إلى كتابه «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال» فإننا نجده حريصاً على أن يبين لنا وجوب استعمال القياس العقلي، أو العقلى والشرعى معًا، إذ من الواجب - فيما يقول ابن رشد - أن يجعل نظرنا في الموجودات بالقياس العقلى،

وهذا النوع من النظر الذى دعا إليه الشع وحث عليه هو أتم أنواع النظر بـأى نوع القياس، وهو المسمى بـرهانًا.

وإذا كان القياس العقلى يعد ضروريًا، فإنه يجب علينا - إذن - أن نستعين بأقوال من تقدمنا، أى: أقوال الذين عاشوا قبلنا، وفي كل الأمم، سواء كانوا مشاركين لنا في الدين أو غير مشاركين لنا.

ومعنى هذا أن ابن رشد كغيره من فلاسفة العرب، يدعونا إلى أن نبحث عن الحقيقة بصرف النظر عن مصدرها، سواء كانت عربية أو يونانية، كما نقول: أطلبوا العلم ولو في الصين. إن هذه الدعوة من جانب فيلسوفنا العربي ابن رشد تعد دعوة مهمة وخاصة إذا وضعنا في اعتبارنا أن العصر الذي عاش فيه ابن رشد كان يوجد فيه تقييد للاشتغال بالمنطق والفلسفة وذلك على أساس أنهما من بلاد اليونان. بل إننا في كل العلوم يجب أن نستعين بمجهودات من سبقونا إلى البحث فيها، يجب أن يطلع كل باحث في كل نوع من أنواع العلوم، على مجهودات وإجازات من سبقوه وذلك حتى يمكنه التوصل إلى جوانب جديدة في بحثه.

كما يدعونا ابن رشد - كما قلنا - إلى التأويل، ويبيّن لنا أن الفقيه إذا كان يفعل ذلك، أى: يقوم بالتأويل في كثير من الأحكام الشرعية، فإن المفكر يجب عليه اللجوء إلى التأويل. ويقول ابن رشد مؤكداً على هذا المعنى: «نحن نقطع قطعاً أن كل ما أدى إليه البرهان، وخالفه ظاهر الشرع، أن ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربي. وهذه القضية لا يشك فيها مسلم ولا يرتاب بها مؤمن».

والواقع أن ابن رشد يدعونا سواء حين يبحث في مجال الفقه من خلال كتب عديدة له من بينها «فصل المقال» و«مناهج الأدلة» أو في «تهافت التهافت» إلى أن نلجأ إلى التأويل باستمرار، تأويل الآيات القرآنية وعدم الوقوف عند ظاهر النص أو الآية.

وأعتقد أننا في فكرنا العربي المعاصر، في أمس الحاجة إلى الاستفادة من

دعوة ابن رشد، ومن وصية هذا الفيلسوف. إن الاستماع جيداً لتلك الدعوة، أو النصيحة يجنبنا تماماً الفهم الضيق أو المتحجر للدين. ذلك أن الفهم الذي أفسد حياتنا الفكرية يجعلها راكرة تماماً لا أثر فيها للاجتهد العقلى والتنوير الفكري. أليس ما يدعو إلى الأسف أن يحاول نفر منا من خلال فهم متحجر للنصوص الدينية، فرض الوصاية الفكرية علينا وإلحاد عقولنا وممارسة أعمال محاكمة التفتيش، وكأن الله خلق عقولنا للزينة فقط ولعدم الاستعمال. إننا لا نزال حتى الآن نبحث في تفريعات وشروح وهوامش كتب بعضها أناس على درجة كبيرة من التخلف العقلى وتحجر الفهم. أناس يجترون من الماضي ولا يريدون أن يعيشوا في الحاضر أو في المستقبل. ويقيني أننا إذا استمعنا جيداً إلى نصيحة فيلسوفنا ابن رشد بالتجوء إلى التأويل وبكل ما نملك من قوة أو طاقة ذهنية، لو أدركنا جيداً أبعاد الدرس الذى يلقى علينا هذا الفيلسوف العملاق وحفظناه جيداً، لجنبنا أنفسنا كل فهم ضيق للقضايا والمشكلات الدينية، ولكن أكثرهم لا يعلمون.

نعم يجب علينا الاستماع جيداً إلى دعوة ابن رشد التى دعاها إليها وكأنه كان يكتشف ما سيحدث بعده بعده قرون. كان يتوقع ما يشيع عند جماعات التكفير والهجرة والتى تعد دعوتها جهلاً على جهل. كان يتوقع ما سيجيء عند أناس يهاجمون العلم، يهاجمون الحضارة، يتحدثون عن الغزو الفكري كما تصوره لهم أحالمهم الفاسدة وضيق عقولهم وقصور أفهامهم.

ألم يكن ابن رشد على حق حين دعانا إلى الاستفادة من كل العلوم فى كل دول العالم. نعم لقد كان فيلسوفنا أبو الوليد بن رشد على حق تماماً حين طالبنا بفتح النوافذ وذلك حتى نجدد الهواء، حتى لا نصاب بالاختناق.

انظروا معشر القراء إلى دولة كاليلابان. إنها لم تتقدم وتحقق المعجزة اليابانية التي نتحدث عنها، إلا لأنها استفادت من الدول التي سبقتها في مجال العلم ومجال التكنولوجيا. انظروا إلى أوروبا في عصر النهضة. إن أوروبا لم تقدم إلا لأنها أدركت أنه لا فائدة من التغنى بالماضي لمجرد أنه ماض. لا فائدة من البكاء على الأطلال، بل لابد من التقدم إلى الأمام وطرح الماضي جانباً.

ولإذا كنا نجد عند ابن رشد دعوة إلى التأويل وإطلاق العنان للعقل، فإننا نجد دعوة من جانبه إلى الالتزام بالعلم وقوانيه. لقد ظهر ذلك تماماً في نقه للغزالى الذى ذهب إلى عدم وجود علاقات ضرورية بين الأسباب ومسبياتها. موقف الغزالى يعد معياراً عن اللامعقول، معياراً عن عدم التمسك بالعلم وقوانيه. أما ابن رشد وقد ارتضى لنفسه طريق العقل، ارتضى لنفسه طريق العلم، فقد كان حريصاً على الكشف عن مغالطات الغزالى، ذلك المفكر الذى استند بدوره إلى فكر الأشاعرة حين ذهبوا بدورهم إلى نفي العلاقات بين الأسباب ومسبياتها.

إن موقف ابن رشد يعد معياراً عن تمسكه بالعلم، تمسكه بالعقل. وما أحرانا أن نستفيد من دعوته هذه وخاصة بعد شیوع الخرافية والتفكير اللاعقلاني حتى بين كثير من مثقفى الأمة العربية، للأسف الشديد.

لقد كان ابن رشد طيباً عالماً كما قلنا. ومن هنا كان متوقعاً من جانبه الالتزام بالعلم ومنهجه، وبالتالي الرد على الأشاعرة والغزالى من بينهم. وينبغي أن نضع في اعتبارنا وأمامعينا أن أوريا قد تقدمت في الماضي لأنها أخذت بفكرة ابن رشد صاحب الطريق المفتوح، في حين تأخر العرب فكريًا لأنهم أخذوا بأراء الغزالى اللاعقلانية والتي لا تجد صلة بينها وبين العلم ومنهجه من قريب أو من بعيد. نقول هذا ونكرر القول به لأننا لا نزال حتى الآن وفي عالمنا العربي نجد العديد من الصيغات التي تريد منا أن نرجع إلى الوراء، وتسخر من العقل وأحكامه. تريد منا أن نقف عند التراث ونأخذ في التغنى به مجرد أنه تراث.

نعم إننا لو كنا قد وضعنا نصب أعيننا دعوة ابن رشد إلى الأخذ بالعلم وأسبابه، وبالعقل وأحكامه، ل كانت أمتنا العربية قد تقدمت تقدمًا جباراً في مجال الفكر ومجال الثقافة بوجه عام وتحقق لها التنوير الذي تتطلع إليه جميراً نحن أبناء الأمة العربية من مشرقها إلى مغاربها، ومن أقصاها إلى أقصاها، ولكننا للأسف الشديد لا نزال نتحدث عن كائنات خرافية هلامية وعن أشياء لا معقوله. لقد شاع ذلك في العديد مما يسود البعض منا حين يكتب ما يكتب. وشاع في

«ابنينا أيضاً. فهل يا ترى سنعود إلى الحق يوماً. هل يا ترى سنستوعب دروس ابن رشد، الدروس التي تقوم على احترام العقل، الجزء الخالد من نفوسنا، الجوهر الذهبي، وأنفس ما فينا».

لقد كان ابن رشد حريصاً في تناوله العديد من المشكلات التي تصدى لدراستها، على الالتزام بالعقل ومنهجه. نجد هذا واضحاً بارزاً حين يبحث على سبيل المثال في مشكلة الخير والشر وأرجع التمييز بين الخير والشر إلى العقل أساساً. إنه لم يرتضى لنفسه الأخذ برأي الأشاعرة الذين يرجعون التمييز إلى الشرع وليس العقل، بمعنى أن الخير يعد خيراً لأن الله تعالى أمرنا به، والشر يعد شراً لأن الله تعالى نهاانا عنه. أما ابن رشد فقد ذهب - كما قلنا - إلى أن الإنسان قادر بعقله على التمييز بين الخير كالصدق مثلاً والشر كالكذب مثلاً أو الظلم.

بل إنه في معرض دراسته لمشكلة القضاء والقدر، قد كان حريصاً على التأكيد على نظام الكون الثابت. كان حريصاً على الربط في دراسته لهذه المشكلة بين مشكلة الحرية من جهة ومشكلة السببية من جهة أخرى.

وما يقال عن هاتين المشكلتين وما أشرنا إليه من مشكلات أخرى، يقال عن دراسته لموضوع التوفيق بين الدين والفلسفة. لقد دافع عن الفلسفة دفاعاً مجيداً. وضع العقل في أعلى مكانة. ميز بين الطريق الخطابي الإقناعي، والطريق الجدلية الكلامي، والطريق البرهانى الفلسفى، ورفع الطريق البرهانى في أعلى مكانة حين قارن بينه وبين الطريقين الآخرين: طريق الخطابة (العامنة) وطريق الجدل ( أصحاب الفرق الإسلامية). وقد سبق أن بينما أن ابن رشد يطالعنا باستمرار بالتجوؤ إلى التأويل، وذلك حتى نضع العقل في مكانه اللائق به.

ويقيني أننا إذا تأملنا في العديد من الدروس التي علمنا إياها الفيلسوف العملاق ابن رشد وهو بقصد محاولته التوفيق بين الفلسفة والدين، فإن هذا التأمل من جانبنا نحن العرب سيؤدي إلى استفادتنا استفادة غير حدود من العقل وأحكامه. سيؤدي بنا إلى حل كثير من القضايا والمشكلات التي نبحث فيها حتى

الآن في أرجاء كثيرة من عالمنا العربي ومن بينها - على سبيل المثال لا الحصر - قضية إحياء التراث، ومشكلة الأصالة والمعاصرة، ولماذا لا نجد فيلسوفاً عربياً حتى الآن ومنذ وفاة ابن رشد، أي: منذ ثمانية قرون على وجه التقرير.

لقد أسرفنا في طبع التراث دون أن نسأل أنفسنا أولاً هل التراث كله يعبر عن العقل أم أن بعضه يعبر عن اللاعقل، ومن هنا فلا يؤدي بنا إلى وجود فلاسفة مستقبلاً، سيؤدي بنا إلى الطريق المسدود، الطريق المغلق، طريق الظلام وما فيه من عمى وحيرة. وما فيه من الاغتراب عن الحاضر وعن المستقبل.

ولابد من التأكيد على القول بأننا لن نستطيع التقدم إلى الأمام بحيث نأخذ مكانتنا اللايقنة بنا بين الأمم، إذا نظرنا إلى التراث قديماً من خلال قوله ضيقه متحجرة. نعم لن يكون بإمكاننا ذلك، حتى لو ملأنا العالم كله صرخاناً وضجيجاً. فليست العبرة بالفهم الضيق ولكن العبرة أساساً بالفهم المفتوح والإيمان بمبدأ الاجتهداد.

لقد سخرنا من فكر ابن رشد عميد الفلسفة العقلية ونظرنا إلى دعوته وكأنه أطلقها في وادٍ غير ذي زرع، وحدث لنا - تبعاً لذلك - ما حدد. وصلنا إلى حالة يرثى لها. ولن نفيق من تلك الحالة إلا إذا اعتقدنا بأن الخير كل الخير هو النظرة المفتوحة، النظرة التي تجعل العقل معياراً وأساساً لحياتنا الفكرية والاجتماعية. وكلما ابتعدنا عن العقل باعدنا المسافة بيننا وبين الأمم المتحضرة ووصلنا إلى حالة شديدة من التخلف.

إننا أمام طريقين لا ثالث لهما: إما أن نؤمن بالعقل ونجعله الهدى لنا في حياتنا النظرية وحياتنا العملية، وهذا فيما أرى، طريق الحق، طريق الصواب، الطريق إلى تقديم أيديولوجية عربية معاصرة، وإما أن نبعد بيننا وبين العقل، أو نسخر من العقل، وهذا هو طريق الضياع، الطريق المغلق.

إن دعوة ابن رشد لنا لاستخدام العقل وجعله الهدى لنا والمرشد، لم تكن دعوة من فراغ، بل إن ابن رشد بثاقب نظره وعمق فكره قد تأمل طويلاً ودرس العديد من الفلسفات التي قال بها فلاسفة قبله في بلاد اليونان وببلاد

المشرق العربي والمغرب العربي، واستطاع التوصل إلى أنه لا مفر من الاعتماد على العقل. ولذلك نجد لم يتردد لحظة في نقد الاتجاهات التي رأى أنها تتمثل اعتماداً على العقل وركوناً إليه. لقد تميز كما قلت بحسٍ نقداً بارز، وقد جاء نقده معبراً عن الحركة لا السكون، معبراً عن التجديد لا التقليد، معبراً عن الثورة لا الجمود.

وغير خاف علينا أن الفرد منا لا يكون مفكراً - على وجه الحقيقة - إلا إذا جاء فكره معبراً عن الحركة والانطلاق، ومبعداً عن دوائر التقليد والسكون والجمود، وإنما كيف نفرق بين المعرفة العامة، والمعرفة الفلسفية. إن معرفة عامة الناس تجيء عن التقليد، ومتابعة الآخرين مجرد متابعة إلى حد كبير، أما المعرفة الفلسفية فلا تجيء عن التقليد، بل تكون صادرة عن الالتزام بالعقل، الالتزام بنقد الآراء الشائعة مهما بلغت كثرتها.

وما يقال عن المعرفة يقال عن السلوك، وما يقال عن الجانب النظري يقال عن الجانب العملي التطبيقي. ولعل هذا ما دفع أفلاطون إلى التفرقة بين الفضيلة العادلة والفضيلة الفلسفية. إن الفضيلة العادلة تجيء عن التقليد وتعد معتبرة عنه وعن الالتزام به. إن أصحابها لا يعدو كونه مقلداً في سلوكه للآخرين، تماماً مثل النمل والنحل، كل نملة تفعل فعلاً كغيرها من النمل، تسودها وتسيطر عليها وتتحكم فيها الغريزة. أما الفضيلة الفلسفية، فتقوم على النقد، تقوم على الذاتية، تقوم على التفرد. ومن هنا لا يكون أصحابها متابعاً أو مقلداً لسلوك غيره من أفراد البشر مجرد تقليد، وذلك إذا أدرك أنهم ليسوا على صواب في سلوكهم الذي يسلكونه. إنه يكون كالإنسان المتوحد الذي تحدث عنه فيلسوفنا العربي ابن باجه، وكم من جوانب التقاء بين ابن رشد وابن باجه أول فلاسفة المغرب العربي.

وإذا كان ابن رشد قد اتبع منهجاً نقدياً خالفاً ما اتفق وتواضع عليه غيره فإنه من الطبيعي أن تجد أفكاره معارضة وهجوماً إلى درجة كبيرة. ولعل هذا ما يفسر

نكتبه التى سبق أن أشرنا إليها، وهجوم الكثيرين من جيوش الباء وأنصار الظلام على آرائه بعد موته وحتى يومنا هذا. ولكن الخلود الفكرى كان لابن رشد، ولم يكن لهؤلاء الذين تصدوا للهجوم عليه. لقد كان أستاذًا بكل ما تعلمه كلمة الأستاذية من معان ومدلولات. كان رائدًا عقلانيًا من طراز ممتاز. أما من تسبيوا في نكتبه أو في الهجوم عليه دون أساس، فقد حُشر بعضهم في زمرة المفكرين حشراً دون أساس ودون مبرر. ولا نسمع عنهم إلا أسماء، مجرد أسماء في صحف الإهمال والنسيان، صحف المواليد والوفيات.

إننا ندعو المهتمين بالتراث الفلسفى العربى عامه، وتراث ابن رشد على وجه الخصوص، أن يستفيدوا من الدروس التى نجدوها فى تراث هذا الفيلسوف وفي فلسفة هذا الفيلسوف. وعليينا أن نترك جانبًا تلك الدعوات التى تقلل من أهمية الفلسفة تارة والعقل تارة أخرى. ويقيني أن تلك الدعوات قد صدرت عن أناس ينسبون أنفسهم إلى الفكر، والفكر منهم براء. وليس كل من ينسب نفسه للفكر، يعد مشتغلاً به ومهتماً بقضايا الكجرى. وهل يصبح الرجل العربى رجلاً فرنسيًا إذا ارتدى الزي الأوروبي؟

ولذا كنت من جانبي قد عايشت تراث فيلسوفنا العربى ابن رشد، أكثر من أربعين عاماً من الزمان، فإلننى أعتقد أننا إذا أردنا لأنفسنا طريق التنوير، طريق مواكبة العصر، فإنه لا مفر من الاستفادة من فكر عميد الفلسفة العقلية فى بلداننا العربية، الاستفادة من ابن رشد فيلسوفنا العربى... فلنقبل - إذن - على التزود من فلسفة وفكر هذا الفيلسوف الكبير، ولا مانع من أن نتفق معه تارة أو نختلف معه تارة أخرى، ويكتفى أن المثل الأعلى لفكره كان محوره العقل، كانت ركيزته الدعوة إلى فتح النوافذ والابتعاد تماماً عن طريق الظلام والسكون والجمود. إنها دعوة من جانبي، فهل يا ترى ستجد صداقها فى نفوس المهتمين بتراثنا الفكرى وقضاياها الثقافية؟



## **بعض مصادر ومراجع الدراسة**

- ابن رشد: فصل المقال فيما بين الحكمه والشريعة من الاتصال.
- ابن رشد: مناهج الأدلة في عقائد الله.
- ابن رشد: تهافت التهافت.
- ابن رشد: كتاب الكليات في الطب.
- ابن رشد: بداية المجتهد ونهاية المقتضى في الفقه.
- ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة لأرسطو.
- ابن رشد: تلخيص ما بعد الطبيعة لأرسطو.
- ابن باجه: تدبیر المتوجّد.
- الفارابي: آراء أهل المدينة الفاضلة.
- ابن سينا: الشفاء.
- الغزالى: تهافت الفلاسفة.
- د. زينب محمود الخضيرى: أثر ابن رشد في فلسفة العصور الوسطى.
- د. عبد الرزاق قسوم: مفهوم الزمان في فلسفة أبي الوليد بن رشد.
- الأب جورج قنواتى: مؤلفات ابن رشد.
- عاطف العراقي: النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد.
- عاطف العراقي: المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد.
- د. شوقى ضيف: عصر الدول والإمارات (الأندلس).
- L. gauthier: Ibn Rochd.
- E. Renan: Averroés et l' Averroïsme.
- Gilson: History of Christian philosophy.





## الفصل السابع

# ثقافة العولمة والمستقبل التوسي

(جذور من فلسفة ابن رشد)

ويتضمن هذا الفصل :

- أهمية ثقافة العولمة.
- أبرز المشكلات الفكرية التي تتضمن لها ثقافة العولمة.
- هل نجد في فلسفة ابن رشد جذوراً لثقافة العولمة؟.



يقول آخر فلاسفة العرب «ابن رشد» في «تهاافت التهاافت»:  
«أعني بالحكمة النظر في الأشياء بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان».



قد لا أكون مبالغًا في القول بأن البحث في موضوع العولمة وما يرتبط بها من قضایا سياسية واقتصادية واجتماعية وفکریة، يعد من البحوث المهمة التي تشغّل دول العالم الآن وستظل إلى فترات طويلة محور الحديث سواء في الدول المتقدمة أو في الدول النامية. إن البحث في موضوع العولمة وقضایاها يثير نقاط خلاف رئيسية وجوهرية. وقد نجد من يسعى بكل قوته إلى تأييد هذه الثقافة بكل أبعادها وجوانبها وذلك في تصور من جانبه نحو عالم أفضل، وقد نجد - على العكس من الفريق الأول - من يحارب بلا هواة فتح النوافذ على هذه الثقافة بكل أبعادها واتجاهاتها وتطبيقاتها. وقد نجد أيضًا من يذكر العديد من التحفظات على هذه الثقافة.

وإذا كان البحث في هذه القضية «قضية العولمة» يرتبط - كما أشرنا منذ قليل - بالعديد من القضایا والأفكار في المجال الاقتصادي والسياسي وغيرهما من المجالات، فإننا نود من جانبنا دراسة هذه القضية من خلال منظور التنوير، إذ إننا نعتقد أن التركيز على الجانب الفكري من هذه الثقافة، ثقافة العولمة، وخاصة بالنسبة للهوية الثقافية، لابد وأن يرتبط ارتباطاً رئيسياً بالقضية الكبرى، قضية التنوير، إنها قضية مصير. وكما قال شكسبير:

«أن أكون أو لا أكون، ذلك هو السؤال».

إننا في عالم متغير، عالم يسوده الكثير من التيارات، عالم ليس فيه مكان للضعف في مجال السياسة والاقتصاد والفكير. ومن هنا لابد أن نفتح على هذه الثقافة، وقد أصبح العالم قرية صغيرة. إنها ثقافة العولمة، ولا يصح أن نخسّى من تلك الثقافة، بل يجب أن نتعامل معها ونتحاور مع قضایاها، وهي قضایا بالغة الأهمية. أما أن نتقوّع حول أنفسنا، فإن هذا لا يعد حلاً بأية صورة من

الصور، وصاحب المعدة القوية لا يخشى من تناول أى نوع من أنواع الأطعمة. وقد نبهنا ابن رشد إلى ضرورة الانفتاح على كل الثقافات وكل التيارات الفكرية، وإلا سيلحقنا الخراب والدمار.

إننا الآن في عصر تتصارع فيه القوى المختلفة. وإذا لم نبادر بتحديد هويتنا الثقافية العربية من خلال قضايا العولمة، ونبادر أيضًا باتخاذ المواقف من جانبنا، فلن يكون لنا وجود في المستقبل، لن تكون لنا حياة، كما ينبغي أن تكون الحياة. سنصبح في خبر كان؛ إن صح هذا التعبير، وسيأتي يوم علينا يتتحدث فيه العالم عننا؛ كما يتتحدث عن الهنود الحمر أو كما يتتحدث عن شعوب أصبحت منقرضة وزالت عن الوجود.

وغير خاف علينا أننا الآن في حالة فقدان الوعي، فقدان الاتزان، أو مرحلة انعدام الوزن، إننا الآن في حالة غريبة من الغيبوبة والعالم يتحرك من حولنا حرقة سريعة، حرقة بغير حدود، إننا في الوقت الذي نصعد فيه إلى الهاوية، ويكون الحوار أقرب إلى إثارة الخلافات اللغظية الشكلية، بل أقرب إلى ثرثرة النساء، لمجد الدول المتقدمة - وخاصة الدول الغربية - تبادر إلى اتخاذ المواقف الفكرية البناءة، المواقف التي تصدر عن الدول الغربية المتقدمة، إلا أننا يجب أن نتعلم منهم القدرة على اتخاذ المواقف، ولن يكون ذلك بإمكاننا إلا إذا أقمنا الجسور - كما قلت - بين أبناء الدول العربية كلها، وأقمنا الحوار الفكري بين مثقفى الأمة العربية، ومثقفى بقية بلدان العالم من مشرق الأرض إلى مغاربها. وهذا هو التنوير في علاقته بالعولمة.

إن المثقف كما ينبغي أن يكون، هو الذي يهتم اهتمامًا بالغاً بكل قضايا التنوير ولا يمكن أن ننتظر حلولاً إيجابية لكل القضايا التي نبحث عنها، سواء كانت قضايا فكرية ، أو قضايا سياسية، أو قضايا اجتماعية، إلا من خلال التنوير. إن الفرد التنويرى هو الذي تورقه هموم الأمة العربية بحيث تصبح حياته الفكرية هي القضية المصيرية لعلمنا العربي فلا يحيا إلا بهذه القضية ولا يعيش إلا من أجل هذه القضية ولا يتنفس إلا هواء هذه القضية.

هذا هو المثقف التنويرى فى رؤيته المستقبلية، وأقول بالرؤيه المستقبلية لأننا للأسف الشديد سواء في الماضي - الماضي القريب على الأقل - وفي الحاضر أيضًا بكل تأكيد لا نجد رؤية واضحة ، أو محددة المعالم ، بل نجد رؤية كلها ظلام في ظلام ، رؤية يسودها الضباب الكثيف . ودعونا نتكلم بصرامة وموضوعية لأننا أمام قضية مصير ، قضية تحديد لهويتنا ، قضية أن تكون أو لا تكون ، ولنبعد تماماً عن التفاؤل الساذج والقول بأن كل شيء ثام .. لقد أسرفنا في التفاؤل وما فيه من سذاجة ، وأدى هذا كله إلى أن أصبحنا في وضع لا نحسد عليه ، وأصبح أكثر مثقفينا في وادٍ وقضايا الأمة العربية في واد آخر ، أصبح حديثهم عن قضايا الأمة العربية حديثاً يثير القلق والغثيان ، حديثاً سطحياً ، تماماً كما يتحدث السائح عن بلدة من البلدان التي زارها وبقي فيها ساعة من الزمان ، إنه حديث سطحي لأنه لا يقوم على رؤية تحليلية دقيقة .

لقد أدت بنا الرؤية الظلامية ، الرؤية الضبابية التي يسعى إليها أنصار الاتجاهات التقليدية ، إلى العديد من التصورات الخاطئة والتي تقوم على المبالغة ، والمناداة بأن الحل إنما يتمثل في الرجوع إلى الماضي السعيد ، ماضى التراث وما فيه من أخطاء ومتغالطات .

كما نجد فكرًا تنويريًا في بعض بلدان عالمنا العربي في منتصف القرن التاسع عشر وحتى منتصف القرن العشرين ، ولكن ماذا حدث بعد ذلك؟ .. نجد نوعًا من الردة ، أو التراجع عن المكاسب التنويرية في العديد من المجالات ، سواء كانت سياسية أو فكرية أو اجتماعية ، نجد تراجعاً في مجال حرية الفرد واتجاهًا نحو نوع من الديكتاتورية الفكرية الرجعية .

هل من المعقول أن ننتظر حلًا لمشكلاتنا الفكرية والسياسية في الوقت الذي نعلن فيه الهجوم على ثقافة العولمة ، في الوقت الذي نضيع فيه جهدنا في محاولة الإجابة عن أسئلة عنا عليها الزمن ، أسئلة فردية شخصية جزئية ، في الوقت الذي نعلن فيه الهجوم على فلسفة ابن رشد بحيث ننجاز إلى أعداء الفلسفة من

أمثال الغزالى وابن تيمية وأصحاب الفكر الأصولى . لماذا لا يتحاور المثقفون العرب من خلال رؤية تنويرية فى البحث عن أفضل حل فكري لنا نحن أبناء الوطن العربى ، رؤية تختلطى الخلافات الزائلة الطارئة وبحيث تضع المستقبل أمامها دائمًا . إن أكثر المثقفين العرب - وللأسف الشديد - يدورون فى حلقات مفرغة ويلجأون إلى منطق التبرير وهو منطق زائف لأنه يؤدى إلى الدفاع عن سلبيات الماضى وسلبيات الحاضر وما أكثرها من سلبيات . آن لنا أن نعتقد بأن الفكر التنويرى هو الذى يوجه التطبيقات السياسية ، والعكس غير صحيح ، وهذا الاعتقاد يؤدى إلى بث الثقة فى نفوس المثقفين العرب . ودولة بغير فكر تنويرى يقوم على أساس فكر العولمة هى تماماً كجسد بلا دماغ ، وإذا خلا الجسد من الدماغ فإنه سيكون أقل مرتبة من الحيوانات الضالة ، نعم ينبغي علينا أن نستوعب هذا الدرس أو هذا المبدأ جيداً وإلا ستلحقنا اللعنة فى كل زمان وكل مكان .

الرؤية المستقبلية - فيما نراها من جانبنا - تقوم على الانفتاح على كل الأفكار والتيارات كما دعاها ابن رشد ، وبعد ذلك فلنأخذ منها ما نأخذ ولنرفض منها ما نرفض ، أما أن نظل فى حالة توقع حول أنفسنا بحجة التراث تارة وبحجة أن الغرب سيقوم بابتلاعنا تارة أخرى ، فإنها تعد من الحجج الزائفة ، وسنظل جامدين عندها دون أمل فى أدنى تقدم . إن التراث الماضى قد صنعه مفكرون مثلنا ، صنعه أفراد بشر كانوا معرضين للوقوع فى الأخطاء ، فلماذا - إذن - نقف عند محاولاتهم بحيث نبكي على الأطلال؟ لماذا الخوف - إذن - من ثقافة العولمة؟ هل من المعقول أن يكون تصورنا للمستقبل محكوماً بكتب التراث الصفراء محكوماً بأفكار مجموعة من المفكرين القدماء؟ إن كتب التراث إذا كنا نجد فيها بعض الأفكار البناءة الممتازة والتى تفيينا فى حياتنا المعاصرة ، إلا أنها نجد فى بعضها آلاف الأخطاء بل آلاف الخرافات ، إن كتب التراث كلها فى المجالات العلمية لن تساعدنا على اختراع أبسط نوع من أنواع المخترعات البشرية ، ورماننا

الآن غير زمانهم، ونحن بشر وهم مثلكنا بشر، فلماذا - إذن - يصر بعضنا على الوقوف عندهم !؟ فلنأخذ - إذن - من التراث ما نأخذ ولكن ما نأخذه ينبغي ألا يكون عقبة في طريق تقدمنا وازدهارنا نحن أبناء الأمة العربية الحديثة. لماذا لا نفتح على الغرب في رؤيتنا المستقبلية، لماذا نصر على رفض كل غربي، وشن الهجوم على الغرب. هل ننتظر من الغرب أن يتاخر مثلنا !؟ إن واجبنا أن نسعى إلى أن نتقدم مثله لا أن ندعوه إلى أن يتاخر هو مثلنا. إنها سنة الله في خلقه ولن تجد لسنة الله تبديلاً. إن الأفكار التقديمية الجديدة نأخذها من ثقافة العولمة، ثقافة المستقبلية.

هذه معالم رؤية مستقبلية تنويرية نقدمها من خلال إدراكتنا للقيم الإيجابية لثقافة العولمة.. معالم عامة وكبيرى يجعل الهدف من التنشير دكّ أرض التقليد دكاً، وتقيم أساس البناء على العقل، والعقل وحده. والعقل - كما نعلم - أشرف ما خلقه الله فيما نحن بني الإنسان. رؤية مستقبلية يمكن أن تجد جذوراً لها في فلسفة ابن رشد.

ولا يخفى علينا أن المناخ الفكري السائد في أكثر بلداننا العربية يعد مناخاً غير تنويري، مناخاً غير مؤهل لثقافتنا الجديدة، ثقافة العولمة، وصاحب الرؤية الملزمة والجادلة، صاحب الأيديولوجية التقديمية قد يجد صعوبة بالغة في التعبير عن رأيه أو موقفه، من هنا يشعر بالاغتراب عن الواقع. ولكن هذا لا يعني أن نطلب منه وهو في هذه الحالة، أن تدور أفكاره بينه وبين نفسه فحسب، بحيث تكون حواراً مع الذات، بل أن يحاول بكل ما يملك من طاقة ذهنية بناء و عن طريق تعاطفه مع غيره من أصحاب الفكر التقديمي التجددى البناء، نشر أفكاره والدفاع عنها سواء ما تعلق منها بدول العالم الثالث وما يحدث فيه من تغيرات، أو ما تعلق منها بالصلة بين بلدان العالم الثالث، والقوى الكبرى العالمية.

والبحث عن أيديولوجية فكرية عربية مستقبلية، لا يمكن أن يتم إلا بالتعاون بين المفكرين والمثقفين من خلال إيمانهم بالأسس الكبرى والقيم البناءة في

ثقافة العولمة. هذا التعاون الذي نجده في مجتمع النمل ولا نجده في مجتمع الصراصير، والأليق بنا كمفكرين أن نرتضي لأنفسنا التعاون وبحيث نبذ التقاتل والخلاف.

إن مشروعًا حضاريًا للأمة العربية ينبع من الفلسفة الرشدية، لا يمكن أن يتم أو يتحقق إلا بصدق المفكر مع نفسه وبحيث لا تحركه المصالح المادية، كما ينبغي أن يكون متفتح النظرة واسع الأفق، وهل ننكر أن موقف بعض دول الغرب مع هذه الدولة العربية أو تلك قد يكون مفيداً وفي صالحها في الوقت الذي تجد فيه الخطر، بل العدوان من جارتها العربية؟ هل ننكر سيادة الفكر الرجعي الآن بحيث تكون له أدواته وأمواله وصحفه ومجلاته، هل ننكر أن أكثر بلداننا العربية تعطى أقل قدر من المساحة للرأي الحر التقديمي في مقابل المساحة الواسعة الضخمة التي تعطى للرأي الرجعي التبريري. إن هذا نجده في مجال السياسة وفي مجال الفكر أيضًا، إن تأسيس مشروع حضاري رشدي للأمة العربية ينبغي أن يكون قائماً على العقل - والعقل فقط - ينبغي أن يكون مؤسساً على الفكر التجديدي العلمي البناء وبحيث نطرد تماماً كل فكر رجعي، ونحذف تماماً أي فكر لا معقول، فكر ميت يعبر عن التخلف لا التقدم، يعبر عن الصعود إلى الهاوية لا السير إلى الأمام.

قد لا أكون مبالغًا - إذن - إذا قلت إننا الآن في أمس الحاجة إلى السعي نحو التنوير الثقافي، التنوير الذي يقوم على الانفتاح على ثقافة العولمة، التنوير الذي يقوم على تقدير العقل الذي دفع عنه ابن رشد دفاعاً مجيداً، والإيمان بأن الثقافة الخالدة، إنما هي الثقافة الإنسانية التي تتخطى حدود الزمان والمكان بحيث تتحرر من العادات والتقاليد الرجعية وتطلق ساعية إلى تحقيق سعادة الإنسان، بما تتضمن من آداب وعلوم وفنون سامية رفيعة، وعن طريق التنوير نستطيع إرساء نظام ثقافي عربي جديد.

إن أوروبا لم تتقدم إلا عن طريق السعي بكل قوتها وابتداء من عصر النهضة نحو تحقيق مبدأ التنوير، بحيث وجدنا ثقافة أوروبية جديدة، تختلف في أساسها

ومنهجها عن ثقافة العصور الوسطى. لقد جعلت النموذج هو ابن رشد، أما نحن فقد اخترنا النموذج فكر الغزالى عدو الفلسفة، عدو التنوير.

والسعى نحو نظام ثقافى عربى جديد لا يعد شيئاً صعباً أو مستحيل التحقيق، إذ نجد العديد من الأفكار التى دعا إليها مفكرون كبار فى العصر القديم كابن رشد، وفى العصر الحديث على امتداد مساحة العالم العربى من شرقه إلى مغربه، وواجبنا هو الاستفادة من أفكارهم وجعلها واقعاً حياً نعيشه ونتعايش معه. وهل يمكن أن نقلل من أفكار تنويرية غاية فى الأهمية نجدها عند رفاعة الطهطاوى وأحمد لطفى السيد وقاسم أمين وسلامة موسى وطه حسين وزكى نجيب محمود فى مصر، وعند مالك بن نبي فى الجزائر، وعبد الرحمن الكواك比 فى سوريا، وغيرهم من مفكرين كبار كانت لديهم رؤيتهم المستقبلية.

وإذا كنا نعيش الآن فى عالم جديد، عالم به العديد من التغيرات، عالم أصبح - بفضل التطورات العلمية الحديثة - قرية صغيرة، فلابد - إذن - من تغيير أفكارنا تغييراً جذرياً. لابد من ثورة فكرية تخلق إنساناً عربياً جديداً، وتوجد نظاماً ثقافياً عربياً جديداً، وإذا لم نفعل ذلك فسنكون فى وادٍ والعالم المقدم - العالم الأولي بصفة خاصة - فى وادٍ آخر. سنكون كمن يتحدث على موجة غير الموجة التي يستخدمها الطرف الآخر.

لابد أن نقضى على الفصل الموجود فى أكثر بلداننا العربية، بين ما يسمى بالتعليم الدينى، والتعليم المدنى الإنسانى، لابد من التنبية إلى الانغلاق الفكرى الذى نجده عند أناس يتحدثون عما يسمونه بالغزو الثقافى، إننا إذا وجدنا عالماً متقدماً كالعالم الأولي فهل نطلب منه أن يتاخر مثلك، أم أنه من الضرورى أن ن فعل مثل ما فعل، بحيث نتقدم مثله؟.. هل من العقول وقد وصلنا إلى أواخر القرن العشرين ويدأنا نستعد للدخول فى قرن جديد، أن نقول بأنه لابد من الوقوف عند كتب التراث بحيث نقوم بحفظها وترديد ما فيها دون وعي؟ وهل يصح أن يقوم نفر منا بالهجوم على منجزات الحضارة الغربية فى الوقت الذى لا يمكن فيه الاستغناء عن هذه المنجزات الكبرى؟.. كيف أتفاعل مع العالم

وأتحدث عن نظام ثقافي عربي جديد في الوقت الذي أتناقض فيه مع نفسي، وأقع في نوع من الازدواجية حين أهاجم الحضارة الحديثة الأوربية وأكون في نفس الوقت ساعيًّا إلى الاستفادة من منجزاتها !

إن نظامًا ثقافيًّا عربًّيا جديًّدا لا يمكن أن يتحقق إلا بالتأكيد على أهمية العلم والقضاء على الخرافات التي تعيق مسيرتنا العلمية والإيمان بأن العلم يمثل مجتمع المستقبل.

إن هذه أفكار رئيسية نتعلّمها من أسس ثقافة العولمة، يمكن أن تستفيدها من أفكار ابن رشد وما أعظمها، فنحن - إذن - بين طريقين: طريق يمثل الظلام وهو الطريق المسدود، وطريق آخر يمثل النور والضياء. وحتى نوجد نظامًا ثقافيًّا عربًّيا جديًّدا فلا مفر من الطريق الذي يمثل الإيمان بالتنوير، يمثل فتح النوافذ على كل التيارات الأدبية والفكيرية، ولا يوجد مبرر للحساسية من الثقافات الأخرى. إن هذه الثقافات لا يخشى لها إلا ضعاف البشر. وقد انفتح العرب منذ عدة قرون، وفي أيام العصر العباسي، على الثقافات الوافدة وحدث الامتزاج أو الاقتران السعيد بين ثقافة داخلية وثقافة وافدة، ولم يقل أحد بأن هذه الثقافات قد أدت إلى إلغاء شخصية الإنسان العربي.

إن عالمنا العربي يملك طاقة اقتصادية هائلة.. ومن واجبنا تسخير تلك الطاقة وتوجيهها بحيث تحقق نظامًا ثقافيًّا في المقام الأول، فالثقافة هي الأساس، وما يمكن أن يؤدي إلى الترابط بين الشعوب العربية، إنما يمكن أساسًا في نوع من الوحدة الثقافية، وليتنا نخصص جزءًا كبيرًا من دخل البترول في إرساء دعائم التنوير الفكري والثقافي، التنوير القائم على ثقافة العولمة بحيث تتجنب تماماً كل الأفكار الرجعية المتطرفة والفكر المغلق. وهل يستطيع أن يتفسن الإنسان إلا في الهواء المتجدد؟.. إن الفكر الذي لا يتخذ من التنوير أساسًا له يعدُّ فكرًا ميتًا يصيب الإنسان بالاختناق.

ونستطيع أن نتصور نظامًا ثقافيًّا عربًّيا جديًّدا إذا لم يأخذ من تراثنا إلا ما يؤدى

إلى نهضتنا وبحيث لا يكون معوقاً لسيرنا الإنسانية. نستطيع أن نسعى إلى النظام الجديد إذا اعتقدنا أن النزعة الإنسانية التنويرية هي التي يجب أن تكون سائدة في مدارسنا وجامعاتنا ووسائل إعلامنا وكتابات مفكرينا. وكم ارتبط النور بالتقدم والسير إلى الأمام، وارتبط الظلام بالتأخر والرجوع إلى الوراء والصعود إلى الهاوية.

ولن يصبح لنا دورنا الحيوي النشيط والرائد في العالم الذي نعيش فيه إلا إذا حددنا دور الثقافة في مجتمعنا العربي، وقلنا بأن المثقف وهو الكائن الاجتماعي لابد أن تكون أفكاره مؤدية إلى سعادة وتقدير مجتمعه. ولن يتحقق التقدم لمجتمعنا العربي إلا بأن يكون رائداً هو العقل، وطريقنا هو طريق التنوير، وخصائص ثقافتنا تمثل في البعد الإنساني أساساً. عن طريق هذا كله يمكن تحقيق نظام ثقافي عربي جديد نفاخر به ونتفاخر بين دول العالم من شرقها إلى غربها بحيث نقول: هذه بضاعتنا الثقافية التنويرية والتي تتحظى حدود الزمان والمكان.. البضاعة التنويرية التي إذا كانت قد استفادت بعض جذورها من الماضي، إلا أنها لا تقف عنده بحيث يكون حالها كمن يبكي على الأطلال، بل تركز على الحاضر وتنطلق منه إلى المستقبل، وذلك على ضوء مصباح الفلسفة الرشدية، مصباح النور والتنوير.

أقول وأكرر القول بأن فكرنا العربي - بوجه عام - يعد معبراً عن حالات من الضياع والظلم والموت. إنه فكر يخلو من أيديولوجية معينة، ومن هنا نرى أكثره معبراً عن مجموعة من الكلمات المتقطعة التي قد لا يفهمها القائل بها وبالتالي لا يمكن إدراكاتها من جانب القراء.

نقول هذا ونحن نضع في اعتبارنا ضرورة استبعاد الشعارات البراقة الزائفة والتي يزعم لنا أصحابها أنهم يقدمون لنا من خلالها مذاهب أدبية وفكرية في حين أن الواقع الموضوعي يكشف لنا أن تلك المذاهب في واد الفكر في واد آخر. إنها مذاهب لا تستند إلى أساس فكري أيديولوجي ولا تقوم بنقد الواقع

أو التعبير عنه تعبيراً صادقاً، ومن هنا كان فكرنا فكراً مسطحاً، فكراً أجوف. انظروا إلى الفكر الأوروبي على سبيل المثال وقارنوا بينه وبين ما نطلق عليه فكراً عريبياً على سبيل التجاوز، وستجدون الفرق الكبير بين الفكر الدقيق الذي يقوم على أرض صلبة وبين الفكر الهشّ المظلوم، ونقصد به الفكر العربي في كثير من جوانبه وأبعاده ومجالاته.

إننا نفتuel الكثير من المعارك ونطلق عليها معارك فكرية في الوقت الذي تدور فيه هذه المعارك حول قضايا رائفة خيالية تماماً كما نتحدث عن الغول والغفيت وأصبح من الأشياء الشائعة أن يتحدث كل واحد منا عن مشروع له حول الفكر العربي ثم نجد هذا المشروع خيالاً في خيال، وليس له معالم محددة، ولا يستند إلى أي نوع من أنواع الصدق.

ويقيني أنه لو لا الحالات الإعلامية حول العديد من الكتب والمقالات لقلنا بصدق إننا لا نجد عندنا فكراً بالمعنى الدقيق لهذه الكلمة، بل نجد أكثر بضاعتنا الفكرية بضاعة فاسدة لا صلة لها بالواقع تماماً كمن يبحث عن قطة سوداء في الظلام، أو مثل دون كيشوت الذي يحارب طواحين الهواء.

إننا نعيش الآن في عصر يعدُّ معبراً عن الظلام. وإذا تحدثنا عن صعود فكري فإنه يعد - للأسف الشديد - صعوداً إلى الهاوية. فأين الأيديولوجية إذن؟ أين الضمير العلمي؟ أين الفكر التنويري الحضاري؟ إننا إذا وجدنا شعوبياً متقدمة فكريًا وحضارياً فإن الموقف منها يجب أن يتمثل في أن نفعل مثل ما فعلت. ولا يصح أن نقوم بالهجوم على فكرها تحت مقوله الغزو الثقافي أو الهجوم على الحضارة الوافدة، فالمتأخر كما سبق أن قلنا يجب أن يلحق بالمتقدم، ولا يصح أن أطلب من المتقدم تحت شعار المشاركة الوجودانية أن يتاخر مثلـي. لقد أدرك ذلك مفكرون كبار ابتداء من ابن رشد ثم رفاعة الطهطاوى وأحمد لطفى السيد وطه حسين وسلامة موسى وتوفيق الحكيم وزكى نجيب محمود. ولكننا - للأسف الشديد - لم نستفد من الدروس التى رکزوا حياتهم لغرسها فى نفوسنا؛ ولو كنا

قد استفادنا من دروسهم لما كنا قد وجدنا الآن تلك المخوب الشعواء ضد العولمة وثقافة العولمة.

ألا يوجد دليل على تخلفنا الفكري أبلغ من القول بأننا نجد أفكاراً تنويرية تحارب الآن ولم تكن تحارب منذ عدة قرون وفي العصر العباسي؟ ألا يعد هذا دليلاً على أننا نسير إلى الخلف ولا نمشي إلى الأمام.

فنحن إذا اكتفيينا بمجرد الترديد، فإننا سنكون أصحاب توكييلات فكرية، تماماً كال TOKIILAT التجاريه، فمن يقوم ببيع سلعة أجنبية يكون دوره مجرد البيع وليس المشاركة أو الالخاراع بالنسبة لهذه السلعة أو تلك.

إننا إذا أردنا أيديولوجية لفكرنا العربي، فإن تلك الأيديولوجية لابد أن يكون شعارها تقدير العقل، لابد أن يكون محورها السعي إلى التنوير بكل قوة وجهد، لابد أن تكون قضيتها الكبرى تغيير الواقع بحثاً عن الأفضل وليس مجرد تفسير الواقع أو تبريره. وإذا اقتصر الفرد هنا على مجرد التفسير أو التبرير فإنه يكون مقلداً وليس مبدعاً أو مجدداً، سيكون فكره خالياً من الأيديولوجية ولا أساس له. ومن المؤسف أن يقوم أناس بمجرد التبرير أو الدفاع، أناس تحسبهم من المفكرين وما هم بمفكرين بل أشباه مفكرين، لأنهم يعبرون عن فكر ميت رائف. وتغيير الواقع - فيما نرى من جانبنا - لابد وأن يعتمد على أساس قوى، هو الأساس الذي ينظر للعالم على أنه قرية صغيرة. إنه - أساساً - العولمة أولاًً وقبل كل شيء، العولمة التي نعتقد من جانبنا أنها آتية لا ريب فيها وسواء أردنا أم لم نرد، وإن كان أكثرهم لا يعلمون.

إن قضية التنوير في صلتها بثقافة العولمة تعد قضية مصيرية. إنها ترتبط ارتباطاً وثيقاً بالبحث عن أيديولوجية غربية ولا بقاء لشعب من الشعوب إلا عن طريق السعي نحو النور والتنوير عن طريق السير نحو البحث عن أيديولوجية تحدد هويته الثقافية والفكرية والسياسية والاجتماعية.

إن أوروبا لم تتقدم إلا عن طريق السعي بكل قوتها وابتداء من عصر النهضة

نحو تحقيق مبدأ التنوير بحيث وجدنا ثقافة أوربية جديدة تختلف في أساسها ومنهجها عن ثقافة العصور الوسطى. لم تقل أوريا لنفسها إننا يجب أن نقف عند فلسفة فلاسفة الغرب في العصور الوسطى. بل إنها آمنت بالانطلاق نحو العقل، نحو الحضارة الحديثة، نحو التنوير، ولكن ماذا نقول وقد تحولت بعض مجالاتنا الفكرية - إن لم تكن كلها - إلى أبواق دعاية للظلم والرجعية والهجوم على التنوير وذلك لأسباب عديدة من بينها سحر الدولار وما أدرك ما الدولار!

إنني لا أتصور وجوداً فكرياً أفضل لأمتنا العربية إلا من خلال ثقافة العولمة يجب أن نسعى إلى تلك الثقافة، وقد آن الأوان للاستفادة من قيم وإيجابيات ثقافة تعد أفضل بكثير من الثقافات الراكرةة التي تسود عالمنا العربي حالياً.. إنها ثقافة العولمة.

وأعتقد من جانبي أننا نجد العديد من الجذور البناءة إذا حللنا أبعاد الفلسفة الرشدية، الفلسفة التي كتبها ابن رشد وكأنه يرى المستقبل واضحاً أمامه، الفلسفة التي لم يكتبها العملاق ابن رشد لكنه تهمَّل، بل لكي نستفيد منها نحن العرب، وإنما لو وقعنا في هذه التخلف الحضاري.



## الفصل السادس

# التأثير ومستقبل الثقافة العربية

(الانطلاق من الفلسفة الرشدية)

ويتضمن هذا الفصل :

- محاولات تنويرية عن مفكرينا القراء.
- محاولات تنويرية عن مفكرينا المعاصرين من العرب.
- الانطلاق من الفلسفة الرشدية.



يقول الفيلسوف الذى وقف على قمة عصر الفلسفة العربية «ابن رشد» فى كتابه «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال»:

«فَبَيْنُ أَنَّهُ يُجْبِي عَلَيْنَا أَنْ نَسْتَعِينَ عَلَىٰ مَا نَحْنُ بِسَبِيلِهِ بِمَا قَالَهُ مِنْ تَقْدِيمَنَا فِي ذَلِكَ، وَسَوْاءٌ كَانَ ذَلِكَ الْغَيْرُ مُشَارِكًا لَنَا أَوْ غَيْرُ مُشَارِكٍ فِي الْمَلَةِ. فَإِنَّ الْآلَةَ الَّتِي تَصْحُّ بِهَا التَّزْكِيَّةُ لَيْسَ يُعْتَبَرُ فِي صَحَّةِ التَّزْكِيَّةِ بِهَا كَوْنُهَا آلَةً لِمُشَارِكٍ لَنَا فِي الْمَلَةِ أَوْ غَيْرِ مُشَارِكٍ، إِذَا كَانَتْ فِيهَا شُروطٌ الصَّحَّةِ. وَأَعْنِي بِغَيْرِ المُشَارِكِ: مِنْ نَظَرٍ فِي هَذِهِ الْأَشْيَاءِ مِنَ الْقَدْمَاءِ قَبْلَ مَلَةِ الإِسْلَامِ. وَإِذَا كَانَ الْأَمْرُ هَكُذا، وَكَانَ كُلُّ مَا يُحْتَاجُ إِلَيْهِ مِنَ النَّظَرِ فِي أَمْرِ الْمَقَايِيسِ الْعُقْلَيَّةِ قَدْ فَحَصَّ عَنْهُ الْقَدْمَاءُ أَتْمَ فَحْصٍ، فَقَدْ يَنْبَغِي أَنْ نُضْرِبَ بِأَيْدِينَا إِلَى كِتْبِهِمْ فَنَنْظُرُ فِيمَا قَالُوهُ مِنْ ذَلِكَ، فَإِنْ كَانَ كُلُّهُ صَوَابًا قَبْلَنَا مِنْهُمْ، وَإِنْ كَانَ فِيهِ مَا لَيْسَ بِصَوَابٍ نَبْهَا عَلَيْهِ».



الحديث عن مستقبل الثقافة العربية يرتكز على مجموعة من الأسس والركائز والمحاور. وقد لا أكون مبالغًا في القول بأن قضية التنوير في فكرنا العربي ماضيه وحاضرها ومستقبله تعد من أبرز القضايا التي ينبغي علينا نحن العرب البحث فيها وتقديم رؤية مستقبلية لها. إنها قضية مصيرية جوهرية ترتبط بتصور أيديولوجية عربية فكرية مستقبلية، خاصة أن العروبة ثقافة قبل أن تكون سياسة.

وغيرُ مُجَدٍ في مِلْتَى واعتقادي: الحديث عن التنوير في العصر الحديث المعاصر دون أن نبحث عن جذور التنوير في فكرنا العربي القديم عامة والفكر الفلسفي على وجه الخصوص، نقول هذا لأننا نرى ضرورة الربط بين الماضي والحاضر نظرًا لأننا نجد العديد من العلامات المضيئه والمشرقة في فكرنا العربي قديمًا، هذه العلامات التي لابد - كما قلنا - من الإشارة إليها، حتى نربط بين القديم والجديد في وحدة عضوية وعروة وثيقى، انطلاقاً إلى تصور فكر تنويرى في حياتنا الفكرية التي نحياها.

وغير خافٍ علينا أننا نجد في فكرنا العربي القديم العديد من الاتجاهات والتزعزعات التي ترتبط بقضية التنوير من قريب أو من بعيد.

فإذا رجعنا إلى حرص «المعتزلة» على التأويل في دراستهم للأصول الخمسة - التوحيد والعدل، والوعيد والمنزلة بين المترتيين، والأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر - وجدنا في هذا الحرص من جانبهم اتجاهًا عقلانيًا تنويريًا إذ إن الدعوة إلى التأويل تعد في أكثر جوانبها معبرة عن اتجاه نقدى عقلانى تنويرى فلا تنوير بدون عقل، ولا تنوير بدون حسن نقدى.

وما يقال عن «المعتزلة» كفرقة من الفرق الإسلامية التي حرصت على القول

بأهمية الشك والنقد، بحيث ننطلق منه إلى اليقين، يقال عن جماعة من المتكلفة عاشت في القرن الرابع الهجري، ونعني بها جماعة «إخوان الصفا وخلان الوفا».

إننا نجد عند رجال هذه الفرقـة أو الجمـاعة نـزعة تـنويرـية، وكـم أشارـ إلى ذلك كـثير من كتابـنا الكـبار، بحيث يمكنـ أن نـعـد - بـصـورـة مـقارـنة بين دـعـوتـهم أو اـتـجـاهـهم وـبـيـن الدـعـوـة التـى قالـ بها رـفـاعـة الطـهـطاـوى فـى العـصـرـ الـحـدـيثـ.

لـقد ذـهـب «إخـوانـ الصـفـا وـخـلـانـ الـوـفـا» فـى القرـنـ الرـابـعـ الـهـجـرىـ إـلـى ضـرـورةـ الـانـفـاتـاحـ عـلـىـ كـلـ الـأـفـكـارـ وـالـتـيـارـاتـ فـىـ كـلـ دـوـلـ الـعـالـمـ شـرـقاـ وـغـربـاـ، وـذـلـكـ كـمـاـ نـقـولـ: اـطـلـبـواـ الـعـلـمـ وـلـوـ فـىـ الصـبـينـ.

دعـانـاـ إـخـوانـ الصـفـاـ إـلـىـ درـاسـةـ الـمـبـادـىـ الـمـشـتـرـكـةـ لـلـثـقـافـاتـ الـدـينـيـةـ وـالـإـنسـانـيـةـ وـهـذـاـ إـنـ أـدـىـ إـلـىـ شـىـءـ، فـإـنـماـ يـؤـدـىـ إـلـىـ أـهـمـيـةـ النـورـ وـالـتـنـوـيرـ فـىـ حـيـاتـنـاـ، وـبـالـتـالـىـ القـضـاءـ عـلـىـ الـظـلـامـ، وـبـحـيثـ يـمـكـنـ القـولـ بـأنـ النـورـ يـرـتـبـطـ بـالـوـجـودـ، وـالـظـلـامـ يـرـتـبـطـ بـالـعـدـمـ. أـلـمـ يـقـلـ ابنـ سـيـنـاـ فـىـ مـنـاجـاتـهـ لـلـهـ تـعـالـىـ: «فـالـقـلـمـةـ الـعـدـمـ بـنـورـ الـوـجـودـ». إـنـ هـذـاـ يـعـنـىـ كـمـاـ قـلـنـاـ - الـعـلـاقـةـ بـيـنـ الـظـلـامـ وـفـقـدانـ الـحـيـاةـ، وـالـعـلـاقـةـ بـيـنـ النـورـ وـالـوـجـودـ الـإـنـسـانـيـ، وـلـعـلـ هـذـهـ الدـعـوـةـ مـنـ جـانـبـ ابنـ سـيـنـاـ كـانـتـ فـىـ جـانـبـ مـنـ جـوـانـبـهاـ تـأـثـرـاـ بـإـخـوانـ الصـفـاـ.

وـمـاـ يـقـالـ عـنـ إـخـوانـ الصـفـاـ يـقـالـ عـنـ آـخـرـ فـلـاسـفـةـ الـعـربـ ابنـ رـشدـ، فـإـنـاـ نـجـدـ لـدـيهـ نـزـعـةـ تـنـوـيرـيـةـ وـاضـحةـ الـمـعـالـمـ وـالـأـبعـادـ، سـوـاءـ فـىـ دـعـوـتـهـ إـلـىـ التـأـوـيلـ، أـوـ فـىـ تـأـكـيدـهـ عـلـىـ أـهـمـيـةـ الـعـقـلـ وـالـمـعـقـولـ، أـوـ فـىـ اـتـجـاهـهـ النـقـدىـ الـبـارـزـ، أـوـ فـىـ دـعـوـتـهـ إـلـىـ أـهـمـيـةـ الـانـفـاتـاحـ عـلـىـ كـلـ الـثـقـافـاتـ الـإـنـسـانـيـةـ سـوـاءـ مـاـ كـانـ مـنـهـاـ دـاـخـلـ بـلـدـانـاـ الـعـرـبـيـةـ أـوـ مـاـ يـوـجـدـ فـىـ الـبـلـدـانـ الـأـوـرـبـيـةـ وـخـاصـةـ الـيـونـانـ، أـلـيـسـ هـوـ القـائلـ: يـنـبـغـىـ أـنـ نـضـرـبـ بـأـيـدـيـنـاـ إـلـىـ كـتـبـهـمـ (فـلـاسـفـةـ الـيـونـانـ)ـ فـإـنـ كـانـ فـيـهـاـ شـىـءـ يـعـدـ صـوـابـاـ قـبـلـنـاـ مـنـهـمـ وـشـكـرـنـاـهـ عـلـيـهـ، وـإـنـ كـانـ فـيـهـاـ شـىـءـ يـعـدـ خـطـأـ نـهـنـاـ إـلـىـ ذـلـكـ. إـنـهـ دـعـوـةـ مـنـ

جانب ابن رشد تذكرنا بما ذهب إليه الكندي أول فلاسفة المشرق العربي وذلك حين قال: «فلنبحث عن الحقيقة، كحقيقة»، أي: بصرف النظر عن مصدرها وسواء جاءت إلينا من بلدان عربية أو نقلت إلينا من بلدان أوروبية أجنبية كما نجد تقاريًّا بين دعوة إخوان الصفا في القرن الرابع الهجري وفي بلدان المشرق العربي وبين دعوة ابن رشد في القرن السادس الهجري وفي بلاد الأندلس، أي: المغرب العربي.

إننا نجد ذلك واضحًا سواء في كتبه المؤلفة ومن بينها: «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال»، و«مناهج الأدلة في عقائد الله»، و«تهافت التهافت» الذي ردَّ فيه على كتاب «تهاافت الفلسفه» للغزالى عدو الفلسفة والتفلسف، أو في كتبه التي شرح فيها كتب وأفكار أرسطو الفيلسوف اليونانى.

يمكن - إذن - أن نجد العديد من الجذور التنويرية في فكرنا العربي القديم الجذور والتي تمثل في أهمية فتح التوازن على كل الأفكار والثقافات، وذلك حتى يتجدد الهواء وتتحقق لغة الحوار مع الآخر، إننا إذا قمنا بغلق التوازن، فإن ذلك سيؤدي إلى وجود الهواء الراكد الفاسد وسيؤدي إلى انقطاع الحوار بين الثقافات، وسنكون كمن يتحدث بلغة لا يفهمها الطرف الآخر، سنكون كمن يتحدث خلال موجة لا يتحدث خلالها الطرف الآخر.

وإذا انتقلنا من الجذور إلى الفكر العربي الحديث والمعاصر، وجدنا نزعة تنويرية واضحة المعالم والأبعاد، نزعة تحاول القضاء على كل المعوقات التي تقف حجر عثرة في سبيل التقدم والازدهار<sup>(١)</sup>.

فهل يمكن أن ننسى الدور الرائد الذي قام به رفاعة الطهطاوى في العصر الحديث وخاصة بعد ذهابه إلى فرنسا وعودته منها مستفيداً من الدروس التي تلقاها في أوروبا. لقد فوجئ بوجود عالم جديد وثقافة جديدة غير الثقافة التي درسها في مصر، وعاد من بعثته وهو حريص على أن يلفت أنظارنا إلى هذا

(١) راجع في ذلك كتابنا: «العقل والتنوير في الفكر العربي المعاصر».

العالم الجديد، العالم الأوروبي، حريص على أن يبين لنا أهمية الثقافة الأوروبية، ومن هنا فقد تم على يديه هذا اللقاء السعيد بين الثقافة العربية والثقافة الأوروبية، اللقاء بين الأصالة والمعاصرة.

وإذا كنا نجد محاولات أكثر نضجاً لإحداث اللقاء بين الأصالة والمعاصرة عند آناس عاشوا بعده من أمثال طه حسين وذكى نجيب محمود، إلا أنها لابد وأن نضع في اعتبارنا أنه كان له فضل السبق في التنبيه إلى أهمية الثقافة الجديدة، ثقافة الآخر، الثقافة الأوروبية.

ويقيني أن الدعوة التي دعاها إليها رفاعة الطهطاوى تعد دعوة إيجابية ومثمرة حتى في وقتنا الحالى. إننى أعتقد من جانبي اعتقاداً لا يخالجنى فيه أدنى شك بأن ثقافة النور أو عصر التنوير لا يمكن تصورهما بدون الاهتمام بالترجمة فى جميع المجالات - علمية وأدبية وفكرية وفلسفية - وإذا أردنا لأنفسنا مواصلة التيار الذى ظهر فى مصر بصفة خاصة منذ ما يقرب من قرن من الزمان، كما ظهر فى بعض بلدان العالم العربى، إذا أردنا وصل ما انقطع، أردنا التمسك بثقافة النور ومواصلة التنوير، فلا مفر من الاتجاه بكل قوتنا نحو الترجمة، الترجمة الدقيقة الواقعية، الترجمة التى تركز على إبراز أهم القضايا التى تشار الآن فى العالم الأوروبي.

وإذا كنا قد وجدنا فى الماضى «بيت الحكم» فأولى بنا ونحن فى الحاضر أن نقوم بإنشاء عدة مراكز للترجمة. إن من أهم مزاياها - كما أشار إلى ذلك رفاعة الطهطاوى - أننا من خلالها نطلع على أفكار أمم وشعوب الكورة الأرضية، وسواء اتفقنا معهم أم اختلفنا فلابد أن نحدد أسباب الانفاق أو الاختلاف، أن نعرض أولاً أفكارهم، وبعد ذلك يكون من حقنا ومن خلال عملية الانتقاء والاختيار أن نتفق أو أن نختلف. أما أن نهاجم لمجرد الهجوم، نهاجم دون التعرف على حقيقة أفكار الأمم الأخرى، فإن حالنا سيكون كحال من يسير فى مظاهره، لا لأنه يعرف الهدف من قيامها، بل لأنه رأى مجموعة من الناس يسرون فيها، فيكون بذلك مقلداً لهم، مجرد مقلد.

لابد - إذن - أن نتجه بكل ما نملك من وقت وجهد ومال نحو الترجمة، وذلك

حتى لا تنقطع الجسور بيننا وبين الآخرين كما قلت. وانظروا إلى دولة كاليبابان وهل وصلت إلى ما وصلت إليه إلا عن طريق التعرف على أفكار وعلوم الغرب وتطبيقاتها التكنولوجية.

وإذا قمنا بالتأكيد على أهمية الترجمة فإننا سنتقدم خطوات نحو التنوير تماماً كأوروبا.

فأوروبا لم تتقدم إلا عن طريق السعي بكل قوتها - وابتداء من عصر النهضة - نحو تحقيق مبدأ التنوير، وحيث وجدنا ثقافة أوروبية جديدة تختلف في أساسها ومنهجها عن ثقافة العصور الوسطى.

وعن طريق التنوير واعتماده على الترجمة في جانب من جوانبه يمكن إيجاد نظام ثقافي عربي جديد تبدأ جذوره من الفلسفة الرشدية، فكم نجد العديد من الأفكار التي دعا إليها مفكرون كبار في العصر الحديث على امتداد مساحة العالم العربي من شرقه إلى مغربه، ومن الأهمية بمكان الاستفادة من أفكارهم وجعلها واقعاً حياً نعيشه ونتعايش معه. فال الفكر هو غذاء الروح والوجدان. وهل يمكن أن نقلل من أفكار تنويرية غاية في الأهمية وجدناها عند رفاعة الطهطاوى، ونجدها عند مفكرين كبار تأثروا بصورة أو بأخرى من صور التأثير العديدة برفاعة الطهطاوى من أمثال أحمد لطفي السيد وقاسم أمين وسلامة وموسى وطه حسين ومحمد عبده وزكى لجىب محمود فى مصر، وعند مالك بن نبى فى الجزائر، وعبد الرحمن الكواكبى فى سوريا، وغيرهم من مفكرين كبار كانت لهم رؤيتهم المستقبلية وسواء اتفقنا معهم أو اختلفنا.

وإذا كنا نعيش الآن في عالم جديد، عالم به العديد من التغيرات، عالم أصبح بفضل التطورات العلمية الحديثة قرية صغيرة، فلا بد - إذن - وبفضل التنوير - من تغيير أفكارنا تغييرًا جذریاً. إن عالمنا العربي يملك طاقة اقتصادية هائلة، ومن واجبنا تسخير تلك الطاقة وتوجيهها بحيث تحقق نظاماً ثقافياً في المقام الأول.

ونستطيع أن نتصور من خلال التنوير نظاماً ثقافياً عربياً جديداً، وذلك إذا لم نأخذ من تراثنا إلا ما يؤدي إلى نهضتنا وبحيث لا يكون معيناً لمسيرتنا الإنسانية. نستطيع أن نسعى إلى النظام الجديد إذا اعتقدنا بأن النزعة الإنسانية التنويرية هي التي يجب أن تكون سائدة في مدارسنا وجامعاتنا ووسائل إعلامنا وكتابات مفكرينا، فكم ارتبط النور - كما قلنا - بالتقدم والسير إلى الأمام، وارتبط الظلم بالتأخر والرجوع إلى الوراء والصعود إلى الهاوية، ومن رحمة الله تعالى أنه خلق عيوننا في مقدمات أدمغتنا ولم يجعلها في مؤخرتها.

إن أفكار كل مثقف يجب أن تكون مؤدية إلى سعادة وتقدم مجتمعه، ولن يتحقق تقدم المجتمع العربي إلا بأن يكون رائدنا هو العقل وطريقنا هو طريق التنوير، وتكون خصائص ثقافتنا متب浊رة حول بعد الإنساني أساساً. عن طريق هذا كله يمكن تحقيق نظام ثقافي عربي جديد ففاخر به ونتفاخر بين دول العالم من شرقها إلى مغربها، وبحيث نقول: هذه بضاعتنا الثقافية التنويرية والتي تتحظى حدود الزمان والمكان. البضاعة التنويرية التي إذا كانت قد استفادت بعض جذورها من الماضي - كما قلنا - إلا إنها لا تقف عنده وبحيث يكون حالها كمن يبكي على الأطلال بل تركز على الحاضر وتنطلق منه نحو المستقبل.

هذه دروس يمكن أن نستفيد بها بطريقة مباشرة أو غير مباشرة من أقوال رفاعة الطهطاوى ومنهجه، وإذا كان قد أشرنا إلى رفاعة الطهطاوى فإن سبب ذلك أنه يعد رائد التنوير في عصرنا الحديث، وكم كانت أفكاره مؤثرة على بلورة كثير من المجددين التنويريين الذين عاشوا بعده.

وما يقال عن رفاعة الطهطاوى، يقال أيضاً عن مفكر بارز شامخ، قدم لنا العديد من الأفكار الدينية والسياسية والاجتماعية، إنه يحتل مكانة بارزة في فكرنا المستقبلى المعاصر وهو المفكر عبد الرحمن الكواكبي.

لقد قال الكواكبي من خلال كتابيه «أم القرى»، و«طائع الاستبداد»، العديد

من الأفكار البناءة والشجاعة، ويقيني أننا في حاضرنا ومستقبلنا، من واجبنا دراسة أفكاره، وقد نجد فيها العديد من الدروس الإيجابية.

ونود أن نشير إلى مفكر آخر، وهو الشيخ محمد عبده، وذلك بصرف النظر عن اتفاقنا معه تارة، واختلافنا معه تارة أخرى.

فإذا رجعنا إلى كتابات الشيخ محمد عبده والذي ولد عام ١٨٤٩م وتوفي عام ١٩٥٥م وجدنا العديد من الأفكار التنويرية والتي تعد على درجة كبيرة من الأهمية، نجد هذه الأفكار واضحة غاية الوضوح في الكتب والرسائل التي تركها لنا، ومن بينها مقالاته في العروة الوثقى، ورسالة التوحيد، وقرر عن إصلاح المحاكم الشرعية، والإسلام والرد على معتقديه، والإسلام والنصرانية مع العلم والمدنية، وحديثه الفلسفى مع الفيلسوف الانجليزى هيربرت سبنسر، وتفسيره لسورة العصر وسورة الفاتحة، وتفسير جزء عم، وتفسير المنار والذي أكمله رشيد رضا، ودورس دار الإفتاء.

فهو على سبيل المثال في كتاب «الإسلام دين العلم والمدنية» يبحث في العديد من الموضوعات المهمة ومن بينها:

- الدين والمتدينون.

- أصول الإسلام.

- اشتغال المسلمين بالعلوم الأدبية والعقلية.

- الإسلام ومدنية أوروبا<sup>(١)</sup>.

لقد ذهب محمد عبده في دراسته لأصول الإسلام - ومن خلال رؤية تنويرية واضحة المعالم والحدود - إلى أن الإسلام قد أطلق للعقل البشري أن يجري في سبيله الذي سنته له الفطرة بدون تقييد. يقول محمد عبده في رسالة «الإسلام دين العلم والمدنية»:

«إننى لو أردت سرد جميع الآيات التي تدعوا إلى النظر في آيات الكون

---

(١) راجع في ذلك تصديرنا وتحقيقنا لرسالته: «الإسلام دين العلم والمدنية».

لأتىت بأكثـر من ثـلث القرآن، بل أكثـر من نصفـه، ومن هـذه الآيات: «أولم ينظـروا فـي مـلكوت السـموات والأـرض وما خـلق الله مـن شـئ» [الأـعراف: ١٨٥]. قوله تعالى: «وـمن آياتـه خـلق السـموات والأـرض وأـختلاف أـسـتـيـكـمْ وـأـلـوانـكـمْ» [الروم: ٢٢].

إن الإسلام قد أطلق العنان للعقل، ولا يقيـد العـقل بكتـاب، ولا يقفـ به عند بـاب ولا يطالـبه فيه بـحساب».

وبيـن لنا محمد عـبدـه - انطـلاقـاً من فـكرـه التـنـويـرـي - كـيف اهـتمـ العرب بالـعلـومـ الـأدـيـةـ والـعـلـومـ الـكـوـنيـةـ، وـخـاصـةـ أـيـامـ الدـوـلـةـ الـعـبـاسـيـةـ عـنـدـ أـمـاثـالـ المـنـصـورـ وهـارـونـ الرـشـيدـ وـالـمـأـمـونـ. كـماـ اهـتمـ العـربـ بـإـنشـاءـ دـوـرـ الـكـتـبـ سـوـاءـ فـيـ بـلـدـانـ الـمـشـرقـ الـعـرـبـيـ أوـ فـيـ بـلـدـانـ الـمـغـرـبـ الـعـرـبـيـ، بـالـإـضـافـةـ إـلـىـ إـنشـاءـ المـدارـسـ لـلـعـلـومـ وـالـتـيـ اـنـتـشـرـتـ فـيـ كـلـ الـأـقـطـارـ، فـيـ بـلـادـ الـمـغـولـ وـالـتـارـ منـ جـهـةـ الـمـشـرقـ وـفـيـ مـرـاكـشـ وـفـاسـ منـ جـهـةـ الـمـغـرـبـ. كـماـ يـشـيرـ إـلـىـ أـهـمـيـةـ الـعـلـومـ الـعـرـبـيـةـ وـكـيفـ كـانـ عـلـمـ الـعـربـ فـيـ أـوـلـ الـأـمـرـ يـوـنـانـيـاـ ثـمـ أـصـبـحـ عـرـبـيـاـ. وـأـنـ أـوـلـ شـيـءـ تـمـيـزـ بـهـ فـلـاسـفـةـ الـعـربـ عـنـ سـواـهمـ مـنـ فـلـاسـفـةـ الـأـمـمـ هـوـ بـنـاءـ مـعـارـفـهـمـ عـلـىـ مـاـ شـاهـدـهـاـ وـالـتجـربـةـ وـالـأـلاـعـبـ وـيـكـفـواـ بـمـجـرـدـ الـمـقـدـسـاتـ الـعـقـلـيةـ فـيـ الـعـلـومـ مـاـ لـمـ تـؤـيـدـهـاـ الـتـجـربـةـ.

والـوـاقـعـ أـنـاـ نـجـدـ عـنـدـ مـفـكـرـنـاـ مـحـمـدـ عـبـدـهـ دـعـوـةـ إـلـىـ الـانـفـتـاحـ عـلـىـ الـعـلـومـ الـأـخـرىـ غـيرـ الـدـينـيـةـ وـهـذـهـ تـعدـ دـعـوـةـ تـنـوـيـرـيـةـ كـمـاـ قـلـنـاـ. وـخـاصـةـ إـذـاـ وـضـعـنـاـ فـيـ اـعـتـبارـنـاـ الـدـعـوـةـ التـيـ نـجـدـهـاـ الـآنـ عـنـدـ أـشـبـاهـ الـمـقـفـينـ الـذـيـنـ يـهـاجـمـونـ الـخـضـارـةـ الـأـورـبـيـةـ وـالـعـلـومـ الـأـجـنـيـةـ. إـنـهـمـ يـتـناـقـضـونـ -ـ فـيـمـاـ نـرـىـ مـنـ جـانـبـنـاـ -ـ تـنـاقـضـاـ شـدـيـداـ حـتـىـ يـهـاجـمـواـ الـخـضـارـةـ الـأـورـبـيـةـ وـفـيـ الـوقـتـ نـفـسـهـ هـمـ مـنـ أـكـثـرـ النـاسـ حـرـصـاـ عـلـىـ الـاسـتـفـادـةـ مـنـ الـمـنـجـزـاتـ الـأـورـبـيـةـ الـخـضـارـيـةـ وـذـلـكـ حـيـنـ يـسـتـخـدـمـونـ الـمـيـكـرـوـفـونـ وـالـسـيـارـةـ وـالـطـائـرـةـ وـكـلـهـاـ تـعـدـ مـنـجـزـاتـ قـائـمةـ عـلـىـ الـعـلـمـ الـأـورـبـيـ وـثـمـرـةـ الـخـضـارـةـ الـأـورـبـيـةـ.

إننا إذا كنا نختلف مع الشيخ محمد عبده حول بعض النقاط القليلة أو الآراء التي ذهب إليها إلا أنها لابد وأن نضع في اعتبارنا أن الرجل قد دخل تاريخ فكرنا التنويري الحديث من أوسع الأبواب وأرجبها، ويقيني أن من يحاول إهمال أفكاره فإن وقته يعد ضائعاً عيناً إذ إنه يعد علامة مضيئة في تاريخنا الفكري، ورائدًا من الرواد الكبار الذين سعوا إلى التجديد وإلى إنارة الطريق أمامنا والربط بين الفكر والعمل، والنظر نظرة مستقبلية تنويرية إلى حد كبير.

إن دوره التنويري يعد غاية في الوضوح وفكره يتوجه نحو المستقبل بحيث لا يكتفى بالوقوف عند الماضي أو عند الحاضر. وقد سبق لفليسوفنا ابن رشد أن دعانا إلى تلك الدعوة.

وإذا انتقلنا من الحديث عن محمد عبده إلى الإشارة إلى مصطفى عبد الرزاق الذي ولد عام ١٨٨٥م وتوفي عام ١٩٤٧م، وجدنا عند مصطفى عبد الرزاق بعض الأفكار التنويرية والتي بثها من خلال محاضراته في الجامعة، ومن خلال كتبه، ومن بينها: فيلسوف العرب والمعلم الثاني. إن دوره لم يكن مقتصرًا على التدريس بالجامعة بل كان من خلال كتبه حريصًا على الجمع بين القديم والجديد، الجمع بين التراث من جهة والحضارة الحديثة بعلومها وفنونها وفلسفاتها آدابها من جهة أخرى، وبين لنا أهمية فكرنا العربي وقام بالرد على كثير من المستشرقين الذين يميزون بين طبيعة الجنس السامي - أى: العرب - والجنس الأخرى من أهل أوروبا.

لقد استفاد من الشيخ محمد عبده والتحق بالسوربون، حيث سافر إلى فرنسا عام ١٩٠٩م وقد توفر له الاستفادة من المحاضرات التي كان يلقاها العلامة إميل دور كايم وهو من أشهر علماء الاجتماع في عصره، ونجد عند الشيخ مصطفى عبد الرزاق حسناً نقدياً في دراسته للعديد من الشخصيات الفكرية العربية.

والواقع أن الباحثين في مجال الفكر والفلسفة في عالمنا العربي من مشرقه إلى مغربه لا يمكنهم نسيان الجهد الكبير الذي قام به الشيخ مصطفى عبد الرزاق،

لا يمكنهم نسيان دعوته إلى الحرية وصلتها بالتنوير من خلال مقالاته، صحيح أن الشيخ مصطفى عبد الرزاق قد جانبه الصواب حين رأى إدخال علم أصول الفقه في إطار الفلسفة العربية، في الوقت الذي لا يرتبط فيه علم أصول الفقه بالفلسفة من قريب أو من بعيد. ولكن هذا لا يقلل - بوجه عام - من دوره التنويري في فكرنا المعاصر.

وإذا كنا نجد دوراً تنويرياً للشيخ مصطفى عبد الرزاق فإننا نجد لأحمد أمين دوراً في مجال الدعوة إلى الانفتاح على فكر الآخرين والجمع بين الأصالة والمعاصرة.. وكلها مجالات ترتبط ارتباطاً وثيقاً بالدعوة التنموية، لم تكن نظرته مغلقة جامدة كتلك النظرة التي نجدها عند بعض الكتاب الذين يهاجمون الحضارة الأوروبية. لقد كان يركز على بيان الجوانب المضيئة من حياتنا الفكرية ويدعو الشباب إلى التأثر بحياة العديد من المصلحين الاجتماعيين، نجد هذا واضحاً قام الوضوح في كتابه «زعماء الإصلاح في العصر الحديث».

وكم أشاد بأحمد أمين كثير من المفكرين، من بينهم طه حسين ووزكي نجيب محمود، ويكفي أنه كان حقاً صاحب دعوة تنموية تقوم على النقد والفكر العقلي وذلك إدراكاً من جانبه لأهمية الفكر التنموي في حياة الأمم والشعوب. ونود أن نقف وقفة قصيرة عند مفكر بارز من مفكري التنویر وهو أحمد لطفي السيد، والذي ولد عام ١٨٧٢م وتوفي عام ١٩٦٣م. لقد اهتم خلال رحلته التنموية بالجامعة اهتماماً خاصاً. لقد كان يركز في إدارته للجامعة على الجوانب العلمية الثقافية. وبين لنا أن الثقافة تعد حظاً مشتركاً بين البنين والبنات.

والحديث عن التنویر عند أحمد لطفي السيد يرتبط ارتباطاً مباشرأً بإدراكه لأهمية الترجمة، وقد سبق أن أشرنا إلى أن التنویر يعني فتح النوافذ على الفكر الغربي، وهذا يعني الاهتمام باللغة بالترجمة، فإذا جاء لطفي السيد واهتم

بالترجمة، فمعنى هذا أننا لا يمكن أن نغفل دوره في حركة التنوير في عالمنا العربي المعاصر.

ولا يعد إقبال مفكراً لطفي السيد على الترجمة، واهتمامه بترجمة العديد من كتب أرسطو، إهاماً لتراثنا، بل إنه كان يدرك مدى التقدم الفكري الذي حدث في العصر العباسي كنتيجة مباشرة لحركة الترجمة. لقد أراد لطفي السيد أن ينبهنا إلى أنه من الضروري لكي تكون كأوروبا في ثقافتها في عصر النهضة، وأن نفعل مثل ما فعلت.

لقد كان لطفي السيد حريصاً على الاستفادة من مذاهب الغرب كما كان مطلعاً على التراث الديني الإسلامي. وقد أخذ الكثير من الأفكار الغربية وحاول تطبيقها في دراسة الكثير من المشكلات الاجتماعية والسياسية التي تواجه الأمة المصرية، وليس أدل على ذلك من أن استفادته من مبدأ الحرية عند فلاسفة الغرب، كان دافعاً له إلى الإيمان بتحرير المرأة، والإيمان باستقلال مصر عن الخلافة العثمانية.

لقد دافع عن الحرية دفاعاً مجيداً. وغير خاف علينا أن الدعوة التنويرية لابد وأن تقوم في أكثر جوانبها على الاعتذار بالحرية والدفاع عنها. استمع إليه أيها القارئ العزيز وهو يقول في كتابه «تأملات في الفلسفة والأدب والسياسة والاجتماع»:

«لو كنا نعيش بالخبز والماء وكانت عيشتنا راضية، لكن غذاءنا الحقيقي الذي به نحيا ومن أجله نحب الحياة ليس هو إشباع البطون الجائعة، بل هو غذاء طبيعي أيضاً كالخبز والماء، لكنه كان دائماً أرفع درجة، وأصبح اليوم أعز مطلبًا وأغلى ثمناً، هو إرضاء العقول والقلوب، وعقولنا وقلوبنا لا ترضى إلا بالحرية».

كما كان لطفي السيد يؤمن بأهمية الاستقلال، وهذا يرتبط بدعوته للحرية. إنه يقول: «غرضنا النهائي استقلال مصر، ومن المستحيل على الأمة أو على أي فرد من أفرادها أن ينازع في ذلك. استقلال الأمة في الحياة الاجتماعية كالخبز

في الحياة الحيوية، لا غنى عنه لأنه لا وجود له إلا به. وكل وجود غير الاستقلال مرض يجب التداوى منه وضعف يجب إزالته، بل عار يجب نفيه. ولا يكفى أن تعتقد جماعة من الأمة بضرورة الاستقلال، بل يجب أن يكون الشعور بحب الاستقلال شعوراً عاماً في جميع أفراد الأمة من غير استثناء. يجب أن يكون الشعور بالاستقلال عند كل فرد هو بعينه الشعور بالوجود الذاتي».

والواقع أننا نجد نزعة تنويرية واضحة ومحددة المعالم عند مفكernا لطفي السيد. لقد بذل جهداً واضحاً ملمساً في إشاعة الفكر التنويري من خلال مجالات عديدة، من بينها الإقبال على الترجمة، والدفاع عن مبادئ سامية مهمة ترتبط بالتنوير ارتباطاً وثيقاً فعالاً، ومن بينها الحرية والاستقلال والكرامة، فكلها جوانب معنوية يجب أن نضعها في اعتبارنا وبحيث نضعها جنباً إلى جنب مع الغذاء المادى الذى يحتاجه الإنسان، فليس بالخبز وحده يعيش الإنسان بل لابد من النظر نظرة متكاملة إلى الإنسان وبحيث يعيش مرفوع الرأس ومعاصراً لأحداث عصره، وبعيداً عن الاغتراب من حيث الزمان ومن حيث المكان.

وإذا كنا نجد العديد من المفكرين العرب - كما قلنا - قد اهتموا بالتنوير وقضاياهم ومشكلاته فإننا بالإضافة إلى ما سبق ذكره من مفكرين نجد مفكراً أخلص في الدفاع عن التنوير إخلاصاً بغير حدود، وخاصة في سبيله العديد من المعارك الفكرية .. إنه طه حسين.

إن مفكernا طه حسين يقف على قمة عصر التنوير في عالمنا العربي المعاصر، وقد استفاد من أفكاره العديد من المفكرين العرب في مصر وخارجها بطريقة مباشرة أو غير مباشرة. وقد خاض العديد من المعارك، والتي كان القصد منها إعلان الحرب على التقليد والجمود والظلم سعيًا وراء فتح كل النوافذ لأفكار النور والتنوير. كان طه حسين من خلال العديد من كتبه مدافعاً عن أهمية الاستفادة من أفكار الأمم الأخرى. إنه يرى أن الإنسان إذا اعتمد على التراث فقط فإنه يعد نصف إنسان، وإذا اعتمد على المعاصرة فقط فهو نصف إنسان، ولا أحد يرضى لنفسه أن يكون نصف إنسان.

لقد استفاد طه حسين من الاتجاه الشكى عند ديكارت الفيلسوف الغربى . كان طه حسين يتمتع بحسٌّ نقدىٌّ بارز وقد أفاده الحسّ الشكىٌّ النقدىٌّ فى دعوته التنمويرية . تماماً كما كان يتمتع فيلسوفنا ابن رشد بحسٌّ نقدىٌّ تویرىٌّ .

نعم إنه صاحب اتجاه نقدى يقيم عليه أفكاره، ثم ينطلق من النقد إلى البناء الموضوعى، وبحيث لا يكون نقده مجرد نقد لا فائدة من ورائه، أو نقد لمجرد النقد، شك لمجرد الشك، بل إنه ينطلق منه نحو تقديم الحلول والإيجابيات.

وينادى طه حسين - كما فعل ابن رشد منذ قرون - بضرورة الافتتاح على كل الثقافات كما قلنا . فهو يقول فى كتاب من كتبه: «إننا مضطرون إلى أن نعيش . ولن نستطيع أن نعيش إلا إذا اتخذنا أسباب الحياة الحديثة ، فنحن محتاجون أن نتفق بالبخار والكهرباء ونستغل الطبيعة كلها لحياتنا ومنافعنا ، والعلم وحده سيبينا إلى ذلك ، على أن ندرسه كما يدرسه الأوربيون لا كما كان يدرسه آباءنا منذ قرون ، وويل لنا يوم نعدل عن طب باستور وكلود برنار إلى طب ابن سينا وداود الأنطاكي .»

وهذا العلم الحديث الذى لا نستطيع أن نستغني عنه لا يمكن أن يعيش ولا أن يشرء إلا فى جو كله حرية وتسامح . فنحن بين اثنين: إما أن نؤثر الحياة، وإذاً: فلا مندوحة عن الحرية ، وإما أن نؤثر الموت ، وإذاً: فلنا أن نختار الجمود».

إن كتابة تاريخ للتنوير فى عالمنا العربى المعاصر ، لابد أن تتضمن مساحة كبيرة لأفكار طه حسين .

لقد تعلمنا منه العديد من الدروس الرائعة ، الدروس الخالدة ، والتى تبلور أساساً حول التنوير كقيمة من القيم العليا السامية . لقد صدق طه حسين حين نادى بأفكاره التنمويرية ، وأهمية هذه الأفكار فى صياغة وتشكيل وجودنا الثقافى والفكري والاجتماعى . ويكتفى أنه كان حريصاً على الكشف عن أخطاء جيوش البلاء والظلام والذين يشنون الهجوم تلو الهجوم على كل فكرة تقوم على النور ، وعلى كل رأى يستند إلى التنوير . إن طه حسين - بفكرة التنويرى - عظيم ببر

العظماء، عملاق بين العمالقة. لقد كان في كتاباته صادراً عن إيمان راسخ بالحرية والمساواة، عن اعتقاد بالعلم في حياتنا، والعقل في تفكيرنا، وأكثر الصفحات التي تركها لنا في العديد من كتبه تصلح أن تكون دستوراً للتنوير في فكرنا العربي الحديث.

والواقع أننا نجد العديد من المفكرين العرب الذين اهتموا بالتنوير اهتماماً كبيراً، وإذا كنا نتحدث عن التنوير في فكرنا المعاصر فلابد أن نضع في اعتبارنا مجهودات مفكرنا الشامخ العملاق وهرم ثقافتنا العربية زكي نجيب محمود. لقد أخلص لقضية التنوير إخلاصاً بغير حدود واهتم اهتماماً بالغاً بقضية الأصالة والمعاصرة، القضية التي ترتبط ارتباطاً وثيقاً بالتنوير وإدراك أهميته، وقد صدق مفكرنا التنويري توفيق الحكيم حين قال إن القضية الكبرى التي أخلص لها زكي نجيب محمود وببحث فيها إنما هي قضية الأصالة والمعاصرة. وهل يمكن أن ننسى دروسه الرائدة الممتازة من خلال آلاف الصفحات التي تركها لنا من خلال كتبه التنويرية ومن بينها تجديد الفكر العربي، والمعقول واللامعقول، وبدور وجذور، وعربي بين ثقافتين، وثقافتنا في مواجهة العصر. إننا إذا رجعنا إلى كتبه التي أرَّخ من خلالها حياته الفكرية - كقصة نفس، وقصة عقل، وحصاد السنين - فسوف ندرك مدى اهتمام مفكرنا زكي نجيب محمود بقضية التنوير، القضية التي أخلص لها طوال حياته ودافع عنها أكثر من نصف قرن من الزمان.

ونقول إن الدروس التي تركها لنا مفكرو التنوير في عصرنا الحديث يجب أن تبقى وتستمر، فنحن الآن في أمس الحاجة إلى التنوير. إنها دروس من واجبنا الاستفادة منها والدفاع عنها لأنها صادرة عن أناس آمنوا بربهم وآمنوا بوطنهم وقد بذلوا في صياغتها جهداً - وجهداً كبيراً - وخاصوا من أجلها العديد من المعارك طوال حياتهم، ومن حقنا أن نفخر بفكرنا التنويري قديماً عند أمثال إخوان الصفا وابن رشد، وحديثاً عند أمثال عبد الرحمن الكواكبي ومحمد عبد، وأحمد لطفي السيد ومصطفى عبد الرازق وطه حسين وزكي نجيب محمود،

ومن واجبنا أيضًا أن نواصل من خلالها طریقًا للنور والتنوير بحثًا عن حياة أفضل، حياة فكرية ووجدانية واجتماعية. إنها أفكار تضيء لنا الطريق وتبدد الظلم والجهل، ولا حياة لنا ولا بقاء إلا بالتمسك بهذه الأفكار المشرقة البناءة، الأفكار التنويرية التي تدعو إلى العلم وتعتز بالعقل وتدرك أهمية الانفتاح على كل أفكار العالم من مشرقه إلى مغربه.

نعم يجب علينا التمسك بطريق النور والتنوير، وذلك إذا أردنا الانتقال إلى مستقبل مشرق وضاء.

لقد كنا حريصين على ذكر هذه النماذج من المعاصرين العرب، لكي نبين وجود نقاط قضايا مشتركة بين القديم والجديد، بين ابن رشد من جهة، ومحركينا المعاصرين من جهة أخرى.. إنها قضايا مشتركة تدور حول الإيمان بالعقل، وتقول: مرحباً بالنور والتنوير في كل مكان وفي كل زمان.

إن فلسفة ابن رشد لم تكن - إذن - من نوع الفلسفات الميتة، بل إنه كان صاحب فلسفة حية مفتوحة على كل التجارب. لقد تعلمنا منه أن النور هو الذي يُقدر له البقاء، أما الظلام فلا بد له من الزوال والاختفاء.





---

## القسم الثاني

### الملاحق

جوارات ودراسات ووثائق ومؤتمرات وبحوث نقدية  
في مجال الفلسفة الرشيدية



في محاولة من جانبنا لإبراز أهمية الفلسفة الرشدية ودورها المتظر في تشكيل عقول ووجدان أبناء أمتنا العربية من مشرقها إلى مغربها، بالإضافة إلى أهميتها في الفكر الغربي قديماً وحديثاً، فقد رأينا أنه من الضروري إبراز نماذج من اهتمامات كثير من المعاصرين بفكر آخر فلاسفة العرب «ابن رشد»، وأيضاً الحملات الهجومية من جانب أشباه الباحثين ضد ابن رشد..

سيجد القارئ مجموعة من الملاحم كتبنا أكثرها، والقليل منها بأقلام بعض الأساتذة والباحثين، وذلك على النحو المشار إليه. الواقع أن الحوار كان متتبادلاً بيني وبينهم، وذلك رغم اتفاقى مع ما كتبوه عن دراساتى في الفلسفة الرشدية تارة، واحتلافى معهم تارة أخرى. فإذا كان من حق الكاتب أن يكتب، فمن واجبه أيضاً قبول نقد النقاد، وذلك إذا كان صادراً عن روح نقدية بناءة. أما إذا جاء النقد من أصحاب النفوس المريضة وأشباه النقاد والكتاب، فإننا لا نقبل كلامهم لأنه لا فائدة فيه.

وأجد واجباً على توجيه الشكر إلى من اهتموا بدراساتي عن الفلسفة الرشدية، سواء عن طريق التأليف، باللغة العربية وغيرها، أو عن طريق ترجمة بعض ما كتبته عن الفيلسوف العملاق ابن رشد.

لقد رحل بعضهم إلى عالم الخلود، فتحية إلى أرواحهم. ومن لا يزال منهم على قيد الحياة، فإننا نتابع اهتماماتهم بالفلسفة الرشدية، والتي أوقفنا عليها حياتنا.

وأنخص بالشكر والتقدير سيادة الرئيس التونسي زين العابدين بن علي، والدكتور إبراهيم مذكر (مصر)، والدكتور محسن مهدى (العراق)، والأب

الدكتور جورج قنواتي (مصر)، والدكتور زكي نجيب محمود (مصر)، والدكتور أحمد فؤاد الأهوانى (مصر)، والدكتور ناصر الدين الأسد (سوريا)، والناقد فاروق عبد القادر (مصر)، والدكتور سالم يفوت (المغرب)، والدكتور عبد الرزاق قسوم (الجزائر)، والأستاذ الفضيل بومالة (الجزائر)، والأستاذ غالب هلسا (لبنان)، والدكتورة زينب الخضيرى (مصر)، والدكتور إبراهيم ياسين (مصر)، والدكتور على الشابى (تونس)، والدكتور عبد المجيد بن حمدة (تونس)، والدكتور محمد الحسينى أبو سعدة (مصر)، والباحثة أنكا فون كوجاجن Aunke Von Kugelgen (ألمانيا)، والتي تفضلت مشكورة بكتابة فصل مطول فى رسالتها للدكتوراه بألمانيا، عن دراساتى فى الفلسفه الرشديه، والباحثة ماري عطية التى قامت مشكورة بترجمة جزء من كتابى «العقل والتنوير فى الفكر العربى المعاصر» من العربية إلى الألمانية، وهى باحثة متذكرة تعمل بالنسما، وقد سجلت رسالتها بجامعات النمسا، والجزء الذى قامت بترجمته من كتابى يتعلق بابن رشد، وهى فى طريقها لإكمال ترجمة كتابى كله. والدكتورة زينب عفيفى شاكر (مصر)، والدكتور عصمت نصار (مصر).



**يتضمن هذا القسم الملاحق الآتية:**

- ملحق رقم ١ : خطابان بخصوص ابن رشد.
- ملحق رقم ٢ : حوار حول عودة العقل وفلسفة ابن رشد العقلية التنويرية.
- ملحق رقم ٣ : ندوة عن مجلد ابن رشد التذكاري.
- ملحق رقم ٤ : تحليل كتاب «فصل المقال» لابن رشد.
- ملحق رقم ٥ : مهرجان ابن رشد بالجزائر (ثمانية قرون هجرية على وفاته).
- ملحق رقم ٦ : دراسة للدكتور إبراهيم مذكور مقدمة للجنة الدولية لنشر تراث ابن رشد.
- ملحق رقم ٧ : تصدیر لكتابین عن ابن رشد، ورسائل جامعیة عنه.
- ملحق رقم ٨ : الفیلسوف ابن رشد فی ملتقى الجزائر (ثمانية قرون ميلادية على وفاته).
- ملحق رقم ٩ : مؤتمر جامعة عین شمس عن الفیلسوف ابن رشد (ثمانية قرون على وفاته).
- ملحق رقم ١٠ : مؤتمر دولی عن ابن رشد بال المغرب (ثمانية قرون على وفاته).
- ملحق رقم ١١ : هل توجد علاقة بين فکر ابن رشد وأحد الأفلام السينمائية؟
- ملحق رقم ١٢ : دعوة للاحتفال بابن رشد.
- ملحق رقم ١٣ : كتابات نقدية عن بعض دراساتی لفلسفة ابن رشد وترجمات بعض کتبی، ورسائل متبادلة بينی وبين القراء.
- ملحق رقم ١٤ : نهاية المطاف مع ابن رشد وفلسفته (محکمة الجنایات).



## **الملحق الأول**

### **خطابان بخصوص كتابين عن ابن رشد**

أولاً - خطاب من رئيس الجمهورية التونسية بخصوص المجلد التذكاري عن الفيلسوف ابن رشد بتاريخ ٣ سبتمبر عام ١٩٩٣ م.

ثانياً - خطاب من الدكتور محسن مهدي بخصوص كتاب: «النزعـة العقلـية فـي فـلـسـفـة ابن رـشد» بتاريخ ١٨ نـوفـمبر ١٩٧١ م.



## أولاً

خطاب من رئيس الجمهورية التونسية زين العابدين بن علي  
للمؤلف بخصوص المجلد التذكاري عن الفيلسوف ابن رشد



البرلمانية التأسيسية  
الرئيس

قرطاج في 3 سبتمبر 1993



مضررة الدكتور عاطف العراقي ،

تلقيت بامتنان النسخة التي تفضلتم بإهدانها إلى من الكتاب القيم الذي  
أشرفتم على تأليفه عن الفيلسوف ابن رشد.

وإذ أشكر لكم لطف المبادرة، فإني أعبر لكم عن تقديرني لما بذلتموه من  
جهد لإنجاز هذا العمل القيم، وما تضمنه من بحوث ودراسات عن حياة هذا العالم  
الكبير وأفكاره ونظرياته الفلسفية، وريادته للإتجاه العقلي الذي أصبح اليوم ضرورة  
متأكدة، عسى أن يهتدى به الباحثون عن الحكمة، والتسلمسون لطريق الرشاد، من  
علماء و المتعلمين، وأن ينير لهم السبيل، بالتصوص، وفق ما تقتضيه طبيعة البرهان،  
لتتمييز بين دعاوى الحق والزيف، وأن يقوّي جانب المستنيرين، وبعضاً مقولاتهم  
ومواقفهم في وجه من اختلطت عليهم السُّبُل، أو تعمّدوا تلبيس بعضها البعض.

وإذ أفتى لهذا المؤلَّف واسع الرُّواج، فإني أرجو لكم دوام التوفيق في  
أعمالكم.

زين العابدين بن علي

الدكتور عاطف العراقي ،  
قسم الفلسفة ،  
جامعة القاهرة .



## ثانياً

- خطاب من الزميل الدكتور محسن مهدي بخصوص كتاب «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد».



HARVARD UNIVERSITY  
CENTER FOR MIDDLE EASTERN STUDIES

MUHSIN S. MANDI  
*James Richard Jewett Professor of Arabic*

1737 CAMBRIDGE STREET  
CAMBRIDGE, MASSACHUSETTS 02138

18 November 1971

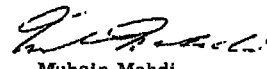
Professor M. A. al-Iraqi

Cairo, Egypt

Dear Professor al-Iraqi:

I would like to acknowledge with many thanks the arrival of your volume on Avverroes. I read portions of it and found it extremely useful and look forward to reading the rest at leisure. I would very much appreciate your keeping me in touch with your current and future publications. Please accept my best wishes and warmest regards.

Sincerely yours,



Muhsin Mahdi  
Director

MM:pcb



## **الملحق الثاني**

### **حوار حول عودة الحقل وفلسفة ابن رشد المحلية التنويرية**

تم إجراء هذا الحوار ونشر جزء منه في «مجلة الأزمنة» التي تصدر في فرنسا..

ويتضمن هذا الحوار:

- نظرتي إلى التراث العربي الفلسفى.
- فكرة التأثر والتأثير.
- محاربة الدعوة إلى الجمود والتقليل عند أنصار التخلف العقلى وأشباه الباحثين.
- التمييز بين الطريق المفتوح والطريق المغلق.
- دروس الفلسفة الرشدية.
- مات ابن رشد، وانقطع بوفاته وجود الفلاسفة العرب.



يقول الفيلسوف «ابن رشد» في كتابه «تهاافت التهاافت»:  
«إن الغرض من هذا القول أن نبين الأقوایل المثبتة في كتاب  
التهاافت «تهاافت الفلسفة» في التصديق والإقناع، وقصور أكثرها  
عن مرتبة اليقين والبرهان».



## أولاً - نظرتى إلى التراث:

الواقع أن النظرة الجديدة إلى التراث العربى الفلسفى قد حددت ملامحها ابتداء من كتابى «مذاهب فلاسفة المشرق» ثم قمت بتطبيق هذه النظرة فى كتابى «تجديد فى المذاهب الفلسفية والكلامية»، وكتابى «ثورة العقل فى الفلسفة العربية».

إننا يجب ألا نقف عند مجرد طبع التراث أو تحقيق التراث، بل ينبغي أن نتخطى ذلك إلى ما أسميه بإحياء التراث. وفي اعتقادى أن فكرنا الفلسفى العربى لن يتقدم إذا وقفنا عند مجرد الطبع أو التحقيق. إن إحياء التراث ينبغي أن يقوم على فكرة رئيسية، أو محور جوهري، هو أن نأخذ من التراث ما يتفق وحياتنا المعاصرة التى نحياها، ونرفض منه ما لا يؤدى إلى تقدمنا الفكرى والاجتماعى.

ينبغي ألا ننظر إلى التراث نظرة تقديس. إن من كتبوا هذا التراث أناس مثلى ومثلك، وإنذن: فإنهم معرضون للوقوع فى العديد من الأخطاء. إننا نجد فى بعض كتب التراث التى يتباهى بها بعض أنصار التقليد والرجوع إلى الوراء، عدداً من الحرفات قد يفوق عدد سكان الدول العربية من مشرقها إلى مغاربها، فلماذا - إذن - نظل عند التراث لمجرد أنه تراث؟.. إن موقفنا سيكون كمن ي Sikki على الأطلال، رغم أنها أطلال وركام.

تقوم نظرتى أيضاً على أننا أسرفنا فى النظر إلى الفلسفة العربية على أن محورها إنما كان التوفيق بين الدين والفلسفة. إن هذه نظرة أحسبها خاطئة. وإذا كان بعض فلاسفة العرب قد سعوا من جانبهم إلى التوفيق بين الدين والفلسفة، فإن هذا كان يشكل جزئية من اهتماماتهم حين يضعون هذا المذهب أو ذاك

المذاهب الفلسفية. وحتى لو افترضنا أن فلاسفة العرب قد اهتموا بالتوفيق، فهل من المناسب أن نقف عند وقوفهم. أليس من الصواب أن ننظر إلى فلسفتهم بنظرة جديدة؟ أليس من الصواب أن نضع في اعتبارنا أن كل محاولات التوفيق بين الدين والفلسفة، إنما كان مصيرها الفشل. إن محاولات التوفيق بين الدين والفلسفة لم يصبها التوفيق. هذا ما أعلنه وأؤكد على قوله دواماً. ولينظر القارئ العزيز إلى محاولات التوفيق عند كل فلاسفة العرب، في المشرق العربي ابتداء من الكندي، وفي المغرب العربي انتهاء بالفيلسوف الأندلسى ابن رشد، وسيجد - إذا نظر نظرة موضوعية وجريئة - أن محاولات التوفيق لم يقدر لها النجاح لأسباب عديدة لا أجد الآن مجالاً لذكرها.

من الدعائم التي تقوم عليها نظرتى للفلسفة العربية، ومنهج دراستها، أننا ينبغي أن ننظر بحذر إلى فكرة التأثير والتاثير، تأثير المفكر العربى من سبقوه وتتأثيره فى مفكرين عاشوا بعده. إن أكثرنا - للأسف الشديد - يبالغ وبالغة خطأة حين يقول إن مفكرينا العرب لم يتأثروا بفلاسفة اليونان!!!. الواقع أن فلاسفة العرب - فيما أعتقد من جانبي - كانوا عالة على المفكرين الذين سبقوهم، وخاصة فلاسفة اليونان. لماذا نظر بحساسية إلى هذا الموضوع بحيث يقول بعضنا إن فلاسفة العرب قد قالوا أقوالهم على غير مثال سابق، وكانوا أصلاء تمام الأصالة. كلاماً ثم كلاماً. إنه ليس فينا أصيل. ومنذ سنوات ليست بعيدة، ذهب المفكر الأمريكي ول دبورانت - وذلك في معرض دفاعه عن ابن سينا - إلى القول بأن المبدعين تمام الإبداع، الأصلاء منهم تمام الأصالة، لا يوجدون إلا في مستشفى الأمراض العقلية. وهذا القول من جانبه يعني أن تأثير المفكر بالذين سبقوه لا يعد تقليلاً من شأنه، لا يعد جريمة وقع فيها. إن كل مفكر يتأثر عادة من سبقوه. وهل يمكن فصل مذاهب فلاسفة العرب عن مذاهب الفلسفة اليونانية، هل يمكن فصل أقوال أرسطو عن فلاسفة اليونان الذين سبقوه !؟ إن أرسطو كان عالة على السبقين من فلاسفة اليونان، وقد ثجد فلاسفة يونانيين سبقوه أكثر منه جدة وإبداعاً ومع ذلك فلا يقلل هذا من عظمة أرسطو. فلماذا -

إذن - يحاول البعض منا النظر إلى مذاهب فلاسفتنا العرب على أنها تعد إبداعاً خالصاً من جانبهم بحيث لم يكونوا فيها متأثرين بفلسفة اليونان؟ .. إنني أؤكد على القول بأن الفلسفة العربية لم تكن ليتسنى لها الوجود أو الازدهار إلا بفضل اطلاع فلاسفتنا على التراث اليوناني، والدليل على ذلك أن الفلسفة العربية لم تبدأ إلا بعد انتهاء حركة الترجمة، ترجمة أمهات الكتب اليونانية من اللغة اليونانية إلى اللغة العربية.

وما يقال عن فكرة التأثير يقال عن فكرة التأثير، لقد أسرفنا في إثبات تأثير مفكري الغرب المحدثين بفلسفتنا. أسرفنا وأخطأنا أيضاً حين ذهب أكثر الباحثين إلى القول بأن ديفيد هيوم الفيلسوف الانجليزي كان متأثراً بالغزالى، وأن ديكارت كان متأثراً بالغزالى إلى آخر هذه المقارنات التي لا مبرر لها، بل قد تؤدى إلى التقليل من أهمية فلاسفة العرب. إن فلاسفة العرب بخير حتى لو لم يؤثروا في أناس عاشوا بعدهم.

الواقع أنني أجده نفسي مضطراً للقول بأن دراسات المستشرقين تعد أكثر دقة من دراساتنا نحن العرب لمذاهب فلاسفة العرب القدامى. يبدو أننا نحرصن علىبعد عن الموضوعية، يبدو أننا نتمسك بالمجاملة وهذا كله يبعينا عن الطابع الأكاديمى كما ينبغي أن يكون. ويقيني أن التمسك بالمحاور التي أعلنت عنها في كتابي «مذاهب فلاسفة المشرق» وسعيت إلى تطبيقها في كتابي الأخرى، سيؤدي إلى تغيير نظرتنا إلى التراث الفلسفى العربى تغييرًا جذریاً، ولكن أكثرهم لا يعلمون.

### ثانياً - الفلسفة العربية بين الماضي والحاضر:

وما يوسع له أن الفلسفة العربية في ماضيها كانت أكثر ازدهاراً من الفلسفة العربية في حاضرها، هذا إذا تجاوزنا في القول وقلنا بوجود فلسفة عربية في الحاضر. إن سبب ذلك يرجع إلى تمسك أجدادنا من فلاسفة العرب بالاجتهاد، تمسكهم بالتأويل، افتتاح فكرهم على فكر الغرب، أي: الفكر اليوناني على وجه الخصوص.

إن مما أدى إلى ازدهار فلسفتنا العربية في الماضي، الدعوة إلى الانفتاح على الفكر الغربي، لا الانغلاق داخل دائرة ضيقة. لقد وجدنا الكندي في القرن الثالث الهجري يدعونا إلى أن نبحث عن الحقيقة كحقيقة، أي: بصرف النظر عن مصادرها، أي: سواء كانت عربية أو كانت غير عربية، كما نقول: اطلبوا العلم ولو في الصين. كما نجد هذه الدعوة مثلاً عند الفارابي وأبن سينا.

وما يقال عن هؤلاء من فلاسفة المشرق العربي، يقال عن ابن رشد الذي كان فكره يمثل الانفتاح على كل التيارات، يأخذ منها ما يأخذ، ويرفض منها ما يرفض.

وهكذا نجد أجدادنا من الفلاسفة. ولذلك لم يكن من الغريب أن نجد في الماضي فلاسفة نفخر بهم بين الأمم، فلاسفة انتفحوا بتفكيرهم على كل التيارات ورغم ذلك قدموا لنا مجموعة من المذاهب الفلسفية التي تعد معبرة إلى حد كبير عن شخصياتهم، فنقول مثلاً: مذهب الفارابي، مذهب ابن رشد، وهكذا.. إلى آخر تلك المذاهب الفلسفية.

ولكن ماذا نجد الآن؟ لا نجد لدينا فلسفة متميزة، لا نجد لدينا فلاسفة، لا نجد إلا مجموعة من الشروح العقيمة التي لا طائل من ورائها. لا نجد إلا فكراً معلقاً، فكر يدعو إلى النظر إلى الوراء، إلى الخلف، وكان الله قد خلق عيوننا في مؤخرة رؤوسنا وليس في مقدمتها.

نعم.. الأمر يدعو إلى الأسف، يدعو إلى الشجل من فكرنا أمام مفكري البلدان الأخرى، وخاصة الغربية. لنقل هذا بصراحة. لقد وجدنا من يدعونا إلى أن ننصرف عن فكر الغرب تماماً، وجدنا بيتنا من يقول لنا إن الظلم في الغرب وإن فكر الغرب يعد ظلاماً في ظلام. وجدنا من يدعونا إلى نبذ كل المخترعات الحديثة، وإذا قلنا له ولأمثاله من أهل التقليد: وما سبب ذلك يا من تعيشون في ظلام الكهوف؟.. فإنهم يقولون لنا إن هذه المخترعات قد جاءت من بلاد الغرب - والعياذ بالله !!!

إن من الأمور التي يؤسف لها أن هؤلاء - الذين لا أشك في تخلفهم العقلى - فى الوقت الذى يهاجمون فيه المخترعات الحديثة، يكونون أول من يستفيد منها حتى فى حياتهم الخاصة. إنهم يعلنون أكاذيبهم وأباطيلهم من خلال الميكروفون دون أن يعلموا أن الميكروفون يعد ثمرة من ثمرات الحضارة. يسودون أفكارهم الميئية على صفحات الكتب التى تطبع فى المطبع، ولا يعلمون أن المطبعة هى الأخرى تعد ثمرة من ثمرات العلم والحضارة والمدنية... وهكذا، إلى آخر الأمثلة التى تكشف عن تناقضهم بين ألفاظهم الجوفاء، وسلوكيهم فى الحياة العملية، ولو أرادوا أن يكونوا منطقين مع أنفسهم، لاستعملوا الدواب فى نقلاتهم. أليس اختراع السيارة قد تم فى بلاد الفرنجية التى يهاجمونها حتى وهم يركبون تلك السيارات. إن دعوتهم هذه تعد خاطئة قلباً وقالباً، تعد ظلاماً فى ظلام، تعتبر سواداً فى سواد، كتلك الدعوات التى نجدتها فى بعض الأوراق الصفراء من كتب التراث.

إن هؤلاء تعد دعوتهم مؤدية بنا إلى التأخر. إنهم أهل التقليد، وواجب مثقفينا الخدر منهم لأن بعض أقوالهم التى تدعو إلى الضحك والأسف، تعتبر أشد خطراً وفتكاً من مرض السرطان ومرض الإيدز وغيرها من أمراض يledo لي أنها أقل خطراً من تلك الدعوات التقليدية التى تصيب الإنسان بالغثيان وما هو أخطر من الغثيان، وتصيب عقولنا بالتبليد وهذا يعني الضياع.

نعم إنهم من أهل التقليد والشروح والحواشى لأن دعوتهم تعد دعوة إلى الوراء وليس دعوة إلى الأمام. والمجد أو المفكر الصادق لا ينظر إطلاقاً إلى الوراء، بل ينظر إلى الأمام. المجدد لا يكون عالة على الآخرين، في حين أن المقلد يكون متابعاً أشد المتابعة للسابقين حتى لو قال السابقون وهم أصلالاً.

لا أمل في تقدمنا الفكرى إلا الانفتاح على كل التيارات. لا أمل في الإصلاح سواء في مجال الفكر أو غيره من مجالات إلا بالاعتماد على العقل. وقد قلت - منذ سنوات بعيدة تقترب من ربع قرن من الزمان - إن طريق التقليد

يمثل طريق اللامعقول، الطريق المسدود، طريق الوهم والضياع، أما طريق التجديد فإنه يمثل طريق العقل، الطريق المفتوح، طريق التقدم.

### ثالثاً - هل نجد الآن فيلسوفاً عربياً؟

وأستطيع القول بعد دراستي لكل التيارات الفلسفية والفكيرية قديمها وحديثها وخاصة عند العرب، إننا إذا كنا نجد في الماضي فلاسفة عرب سواء في الشرق أو في المغرب، فإننا لا نجد الآن في عصرنا الحاضر فلاسفة. ولا يعني هذا أن الأمة العربية قد أفرغت فكرها تماماً عند فلاسفة الماضي، فالتفكير لا حدود له ولا قيود على عطائه. إنه ليس كآبار البترول مثلاً لابد وأن يتنهى عطاها بعد فترة من الزمان قليلة كانت أو كثيرة. ولكن كل ما أقصد هو أننا إذا كنا لا نجد فلاسفة الآن في عالمنا العربي فإن ذلك لا يرجع إلى وجود عصر معين لوجود الفلسفه دون عصر آخر، بل إن وجود الفلسفه يمتد طوال العصور، والدليل على ذلك أننا في الوقت الحالى نجد أكثر من فيلسوف في البلدان الغربية، في حين لا نجد - كما قلت - فيلسوفاً عربياً.

إننا نجد الآن مجموعة من المفكرين الذين يسعون إلى تجديد فكرنا العربي، ولكن ليس من الصواب أن نقول عنهم إنهم فلاسفة. لقد انقطع وجود الفلسفه بالمعنى المذهبى الدقيق للفيلسوف، منذ وفاة ابن رشد في العاشر من ديسمبر عام ١١٩٨م، ومن المبالغة أن نقول بوجود فلاسفة الآن في عالمنا العربي من شرقه إلى مغربه .

ويرجع ذلك في الواقع إلى أسباب عديدة قد يكون أبرزها أن هجوم الغزالى على الفلسفه والفلسفه قد ترك آثاراً سيئة بحيث أصبحت الفلسفه والفلسف من الأشياء المكرهه. لقد أساء الغزالى إلى سمعة الفلسفه والفلسفه، ليس الغزالى وحده، بل نجد مجموعة من المفكرين هاجموا المنطق والفلسفه ويعتبرون إلى حد كبير امتداداً للحملة الهجومية الظالمه التي قام بها الغزالى، ومن بين هؤلاء المفكرين ابن تيمية وابن قيم الجوزية.

إننا ينبغي أن نضع في اعتبارنا أن الأمل في الغرب قد انتصر لفلسفه ابن رشد

فتقدم الغرب، أما في الشرق فإننا نجد بوجه عام انتصاراً لفكرة الغزالي وهذا قد أدى إلى تأخر الشرق بوجه عام، أي: تأخر بلداننا العربية فكرياً وفلسفياً.

كما أنه لابد أن نضع في اعتبارنا أن الأمل في وجود فلاسفة - مستقبلاً - في أمتنا العربية، إنما يعد مرتبطاً بحل قضية الأصالة والمعاصرة، إن حل هذه القضية يساعدنا على تحديد هويتنا الفكرية، إننا الآن - ولنقلها بصرامة وجراة - ليس لنا هوية معينة. وليس الحل - فيما يرى البعض - الرجوع إلى التراث والأخذ بكل ما فيه. إن هذا الحل يمثل حنيناً إلى الماضي بدون مبرر. إننا لو ارتعينا في التراث - لمجرد أنه تراث - فلن تقدم بأى حال من الأحوال. إن التراث كما يعبر عن أمجاد فكرية، يعبر أيضاً من بعض جوانبه عن مجالات تقليدية لا خير فيها. فلأننا نأخذ من التراث ما نأخذ ولنرفض منه ما نرفض دون أدنى حساسية. وبدون ذلك لن نجد - مستقبلاً - فيلسوفاً عربياً<sup>(١)</sup>، لن نجد فكراً دقيقاً معبراً عن هويتنا. لقد وجدت أسباب عديدة، فعلت فعلها الظالم في أمتنا العربية. وامتد ذلك طوال قرون عديدة. لقد انتشر الفكر الرجعي التقليدي قروناً، تلتها قرون. وقد كان من المحتم نتيجة لذلك انقطاع وجود الفلسفه في عالمنا العربي كله. نعم نجد مجموعة من المفكرين المجددين الذين يسعون إلى الإصلاح الفكري والاجتماعي، ولكن أن نقول عنهم إنهم من الفلسفه، فإن هذا يعد مجانية للصواب إلى حد كبير جداً.

قد قلت ذلك طوال سنوات عديدة وأكدت على القول به في أكثر كتبى ومن بينها « التجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية »، و« ثورة العقل في الفلسفة العربية » و« المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد » ولا أجد أسباباً تدعوني الآن للخروج عما قلته طوال السنوات الماضية. إنني أؤكد دواماً على أننا لا نجد الآن فيلسوفاً عربياً. لا نجد فيلسوفاً عربياً منذ ثمانية قرون، منذ وفاة ابن رشد. وإذا تسألنا: هل يمكن مستقبلاً أن نجد فيلسوفاً في بلداننا العربية؟ .. فإننى أقول من جانبي إنه لا أمل بأى حال من الأحوال. وإذا كان هذا القول من جانبي معبراً عن

(١) سأبحث هذا الموضوع في كتاب مستقل، يصدر قريباً بعنوان: «هل في عالمنا العربي المعاصر فلاسفة؟».

التشاؤم، فمرحباً بالتشاؤم الموضوعي، إذ إنه خير لنا من التفاؤل الساذج السطحي. إن كل أمورنا الفكرية الآن تدعو إلى الأسف والرثاء حالنا، فهل من العقول أن نفرق أنفسنا في التفاؤل ونقول إننا سنجد فلاسفة عريباً - مستقبلاً. كلاماً ثم كلاماً. إننا إذا قلنا بذلك فسنكون مثل دون كيشوت الذي يحارب طواحين الهواء. إننا إذا أغرقنا أنفسنا في التفاؤل وقلنا بوجود فلاسفة - سواء الآن أو مستقبلاً - فإن ذلك يعدُّ وهمًا وخيارًا لا يخرج عن تأملات ذاتية وأمنيات شخصية ولكنه لا ينتمي إلى الواقع من قريب أو من بعيد.

غير مُجدي في ميلاني واعتقادي: الإسراف في التفاؤل بدون مبرر، لأن أحوالنا الفكرية - سواء في حاضرنا، وفي أغلب الظن في مستقبلنا أيضًا - موغلة في الظلام، ومن يحاول البحث عن فيلسوف وسط ظلام التقليد، بين سواد الرجوع إلى الوراء، فإن حاله مثل حال من يبحث عن قطة سوداء في ظلام دامس.

ومهما يكن من أمر فقد بحثت في هذا الموضوع طوال سنوات عديدة وساوأوضح وجهة نظرى بطريقة تفصيلية وأذكر كل الأسباب في كتاب لي أرجو أن يصدر قريباً وسيحمل عنواناً هو: «هل في عالمنا العربي المعاصر فلاسفة؟».

وأستطيع أن أقول إننا إذا أردنا أن نبدأ بداية جديدة، فلا بد أن ندرس ابن رشد.

#### رابعاً - معايشتي لتراث ابن رشد وأفكاره:

نعم بيئي وبين الفيلسوف ابن رشد علاقة أساسها تقدير فلسفته والنظر إلى فكره بكل إعجاب واحترام. إنه عميد الفلسفة العقلية في مشرق بلداننا العربية وغربها. ولا نجد فيلسوفاً يدعوا إلى تقدير العقل وتقديره حق قدره في بلداننا العربية، أكثر من هذا الفيلسوف.

وترجع علاقتي بفلسفة ابن رشد وكتبه وأفكاره منذ فترة زمنية طويلة جاوزت أربعين عاماً من الزمان. لقد ألقيت عنه كتابين كبيرين هما: «التزعة العقلية في

فلسفة ابن رشد»، و«المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد». ليس هذا فحسب، بل كتبت عنه العديد من الفصول سواء في كتابي «تجديد في المذاهب الفلسفية»، أو كتابي «ثورة العقل في الفلسفة العربية» ولا تمر الذكرى السنوية لوفاة هذا الفيلسوف إلا وأكتب عنه منها إلى عمق فلسفته، وثراء فكره، وكيفية الاستفادة من أفكاره في حياتنا المعاصرة التي نحياها، سواء بمصر أو غيرها من بلدان الوطن العربي.

ولكن هذا لا يعني أنني أؤيد أفكار ابن رشد وأسعى إلى تقليله، بل الصحيح هو القول إنني أؤيده في بعض آرائه وأختلف معه في آراء أخرى. ولكن ما تأثرت به حقيقة من ابن رشد، هو المنهج العقلاني. وإذا نحن حاولنا البحث عن فيلسوف عربي أكثر منه التزاماً بالعقل فلن نجد إطلاقاً. ومن هنا أعتبره زعيم المدرسة العقلية العربية، وعميد الفلسفة العربية، وإذا حاول أيّ دارس إثبات عقلانية أيّ فيلسوف عربي بقدر عقلانية ابن رشد، فوقته ضائع عبثاً.

نعم تأثرت ببعض آراء ابن رشد، تأثرت بمنهج ابن رشد. وإنني أدعو سائر المفكرين في أرجاء أمتنا العربية إلى الاهتمام بفلسفة ابن رشد، وبمنهج ابن رشد. ويقيني أن في فلسفته ومنهجه الكثير من الحلول لمشكلاتنا الفكرية الكبرى التي تواجهنا الآن.

لقد دعا ابن رشد إلى التأويل العقلي. دعا إلى استخدام القياس البرهانى. فما نحن الآن من دعوته هذه؟ إننا ما زلنا ندور في فلك التقليل. لا نزال نقف عند حدود اللامعقول إلى حد كبير. إن أمتنا العربية بين طريقين: طريق التقليل، طريق الظلام، طريق اللامعقول. وطريق آخر هو طريق النور، طريق العقل. نعم نحن بين طريقين لا ثالث لهما. وإذا ارتضينا لأنفسنا طريق اللامعقول فهذا معناه الضياع الفكرى والرجوع إلى الوراء. أما إذا اخترنا الطريق الذهبى، طريق العقل، الطريق الذى يعد أعدل الأشياء قسمة بين البشر. الطريق الذى خلقه الله فيما لكى نستعمله ونتحذه نبراساً لنا وهادياً، فإننا نكون قد قطعنا شوطاً طويلاً،

بل كل الشوط نحو المجد الفكري، نحو التقدم الخلاق. كل هذه أمور أدعو إليها ولا أخفى أنني كنت في دعوتي إليها متأثراً بصورة ما من صور التأثير بفيلسوفنا ابن رشد. ويكفي أن البلدان الأوربية حين سلكت طريق ابن رشد، وحين فضلت منهج ابن رشد على منهج الغزالي - العدو اللدود للفلسفة والتفلسف والذي تابع الأشاعرة والصوفية - أقول: حين أرادت أوروبا لنفسها طريق ابن رشد، فإن هذا قد أدى إلى تقدمها. ولكننا حتى الآن ما زلنا نتحدث عن التقليد، نتحدث عن الخرافات، نتحدث عن الأشباح، نتحدث عن كائنات خرافية ولا معقوله.

إننا إذا بحثنا في خصائص الفكر الفلسفى فستجده هذه الخصائص منطبقه على فلسفة ابن رشد، ومن هنا كان ابن رشد فيلسوفاً على وجه الحقيقة، سواء اتفقنا معه أم اختلفنا. وبوفاته انقطع وجود فلاسفة عرب - للأسف الشديد. وليتنا نبدأ رحلتنا بالنقطة التي انتهى إليها ابن رشد، ثم نقيم البناء الفكري فوقها.

إنني من جانبي إذا كنت قد قضيت في رحاب الفلسفة الرشدية أكثر من أربعين عاماً من الزمان فإلننى - وحتى الآن - لا أزال أجد العديد من الدروس التي أتعلمها من فلسفة هذا الفيلسوف العملاق، الفيلسوف الذي تفخر به أمتنا العربية، الفيلسوف الذي لن تجد فلسفته في مؤلفاته فقط، بل ستتجدها أيضاً في شروحه على أسطو، وقد تكون آراؤه التي أودعها في شروحه على أسطو أكثر أهمية من الآراء الموجودة في مؤلفاته، أقول هذا وأؤكد على القول به وكفانا وقوفاً عند مؤلفاته كما يفعل أشباه الدارسين، ولتجه بكل قوتنا نحو شروحه بحيث نضعها في مكانها الجدير بها بحيث تقف جنباً إلى جنب مع مؤلفاته، بل هي - كما قلت - أفضل من مؤلفاته. وللأسف الشديد لا نزال نجد في دواين الفلسفة العربية من يفسد فيها ويدعونا إلى الاقتصار على مؤلفاته فحسب، وهذه تعد دعوة خاطئة تماماً، دعوة مغلوطة قلباً وقالباً.

## خامساً - قضايا تشغلى حالياً:

إننى مشغول حالياً ببحث الكثير من القضايا الفكرية والتى بدأت فى التفكير فيها منذ سنوات بعيدة، ومن أهم القضايا التى تشغلى الآن البحث فى موضوع الأصالة والمعاصرة، أى: الصلة بين التراث من جهة، والحضارة الغربية من جهة أخرى. إننى أميل بوجه عام إلى عدم رفض التراث إلا ما كان منه مبتعداً عن العقل والمعقول. كما أننى أحارب الآن بيان العناصر والجوانب الموجودة فى الحضارة الغربية على امتداد عصورها والتى أرى أنها تساعدنا على الأخذ بأسباب التقدم الحضارى والتى تتفق مع الجانب العقلى من التراث.

إننى أعتقد أن التراث وحده لا يكفى الآن، وخاصة أن عصرنا الحالى غير العصور التى ألفت فيها كتب التراث. كما لا أرفض التراث تماماً، نظراً لأن فيه بعض الجوانب المشرقة الوضاءة، فلماذا - إذن - نرفضها؟.

هذه قضية تشغلى الآن وأحاول - كما قلت - بيان ما ينبغى الأخذ به من التراث، وما ينبغى الأخذ به من الحضارة الغربية بوجه عام.

أما القضية الثانية التى تشغلى حالياً، فهى قضية العالمية والمحلية فى إنتاجنا الفكرى والأدبى بوجه عام. أى: لماذا نجد إنتاجنا يسوده الطابع المحلى، بحيث لا يتخطى نطاق المحلى إلى العالمية. إننا إذا أردنا لأدبنا الانتشار والتأثير، فلا مفر من تجاوز النطاق المحلى الضيق إلى آفاق العالمية وما أرجبها من آفاق. إن الدارس فى دقة موضوعية لإنتاجنا العربى فى مجال الفكر والأدب والفنون يجد أنه - كما قلت - يعد معبراً عن نطاق محلى مسرف فى المحلية. والسبيل إلى تجاوز هذا النطاق المحلى لا يكون إلا بالالتزام بالخصائص والشروط التى ينبغى توافرها فى الإنتاج الأدبى وفى الإنتاج الفنى وفى الإنتاج الفلسفى.

أما القضية الثالثة التى تشغلى الآن وقد بدأت فى بحثها منذ سنوات عديدة، فهى تدور حول التساؤل: هل فى عالمنا العربى المعاصر فلاسفة؟ إننى - كما أقول دائمًا - أعتقد بخلو عالمنا العربى من مشرقه إلى مغربه من وجود فلاسفة وذلك

منذ ثمانية قرون، أى: منذ وفاة الفيلسوف ابن رشد. وأحاول الآن حصر أسباب عدم وجود فلاسفة معاصرين في عالمنا العربي، كما أحاول بيان الطريق الذي أعتقد أننا إذا سرنا فيه فسوف لا نعد وجود فلاسفة.. وإن كان هذا يعد أملاً بعيداً.



## **الملحق الثالث**

كلمات خاصة بندوة تقييم المجلد التذكاري عن «ابن رشد.. مفكراً عربياً ورائداً للاتجاه العقلاني». تصدر وإشراف: د. عاطف العراقي. المجلس الأعلى للثقافة ٤ - ٥ مايو ١٩٩٤م.

ومحاضرات بتونس عن ابن رشد والمجلد التذكاري الذي صدر عنه.

ويتضمن هذا الملحق :

أولاً - كلمة د. جابر عصفور.

ثانياً - كلمة د. أحمد أبو زيد.

ثالثاً - تصدر المجلد التذكاري «ابن رشد.. مفكراً عربياً ورائداً للاتجاه العقلاني».

رابعاً - دعوى لتونس لإلقاء مجموعة من المحاضرات حول الفلسفة الرشادية بمناسبة صدور المجلد التذكاري عن ابن رشد.

خامساً - ندوة ابن رشد بين التجريح والتقييم.



**المجلس الأعلى للثقافة  
الإدارة المركزية للشعب واللجان الثقافية  
لجنة الفلسفة والاجتماع**

برنامـج ندوة

تقييم كتاب

**ابن رشد**

(مفكراً عربياً ورائداً للاتجاه العقلى)

إشراف الأستاذ الدكتور عاطف العراقي

٤ - ٥ مايـو ١٩٩٢



## أولاً

كلمة الدكتور جابر عصفور فى ندوة عن المجلد التذكاري  
للفيلسوف ابن رشد.



## كلمة

### جابر عصفور (\*)

أساتذتي الكرام، الزميلات والزملاء ..

حرضت على ألا أقدم كلمة مكتوبة، ذلك لأن الكتابة أحياناً تقييد العفوية. وأحسب أن معنى كريماً من معانى هذه العفوية هو الحيوية التي تتوجب في بحث المجلس الأعلى للثقافة، وتحول إلى فعل خلاق، وحركة نشطة. ومن هنا أثرت أن أتحدث شفاهة مع تقديرى لما للكتابه من قواعد وانضباط عقلى. وأبدأ بـأنقل إليكم تحية السيد وزير الثقافة ورئيس المجلس الأعلى للثقافة، وتقديره للجهد الذى تبذلـه هذه اللجنة التى تسهم مع بقية بحث المجلس فى تأكيد معنى الاستنارة ومعنى العقل فى زمن يهاجم فيه دعاة الظلـام العقل ويحاولون اغتيالـه، وأية ذلك ما نراه ونسمع عنه من محاولات للقضاء على الاستنارة. والواقع أنـنا عندما نلتـقى لمناقشة هذا الكتاب عن «ابن رشد» فإنـما نلتـقى للاحتفـاء بالمعنى الذى ينطـوى عليهـا فـكر هذا الفيلسوف، والمعنى الذى ينطـوى عليهـا إنجـازـه الذى خـلفـه للبشرـية كلـها، والذـى أـسـهم بشـكـل أو باـخـر - وبـأـكـثـر من معـنى - فـى تـقدـمـ البشرـية. وأـنـا لا أـرـيد أنـ أـتـحدـث عن ابن رـشدـ بينـ المـتـخـصـصـينـ فـىـ الفلـسـفـةـ لأنـ حالـيـ سـوـفـ يـكـونـ أـقـرـبـ إـلـىـ حـالـ منـ يـحـمـلـ التـمـرـ إـلـىـ هـجـرـ، أوـ منـ يـبـعـدـ الفـحـمـ فـىـ نـيـوـكـاسـلـ. ولـكـنـ ابنـ رـشدـ لـيـسـ مـلـكاـ لـلـفـلـاسـفـةـ وـحـدهـمـ، فالـرـجـلـ بـمـوسـوعـيـتهـ الـفـلـذـ الـهـائـلـةـ يـضـمـ إـلـيـهـ الـكـثـيرـ مـنـ الـمـرـيـدـيـنـ وـيـحـيطـ بـالـكـثـيرـ مـنـ الـعـلـمـ. وـلـيـسـ مـصـادـفـةـ - وـالـأـمـرـ كـذـلـكـ - أـنـ «ابـنـ رـشدـ» هوـ الذـىـ شـرـحـ كـتـابـيـ «الـشـعـرـ» وـ«الـخطـابـ» لـأـرـسـطـوـ، إـذـاـ كـانـ النـصـ الـعـرـبـيـ لـشـرـحـهـ لـكـتابـ «الـجـمـهـورـيـةـ»

---

(\*) أمين عام المجلس الأعلى للثقافة.

لأفلاطون قد ضاع، فلحسن الحظ هناك ترجمة عبرية لهذا الشرح، ومترجمة باللغة الانجليزية متاحة. والغريب أنني عندما أقرأ في كتابات ابن رشد المرتبطة بالأدب تقودني هذه الكتابات إلى الفلسفة.

وكلما قرأت كتابات الفلسفة التي تركها ابن رشد تقودني هذه الكتابات إلى الأدب. واسمحوا لي أن أذكر مثلاً واضحاً من شرحه الذي ضاع نصه العربي لكتاب «الجمهورية» وليس بين أيدينا سوى الترجمة العبرية والترجمة الانجليزية للترجمة العربية. أخذ الرجل يشرح أفكار أفلاطون في «الجمهورية»، ولكنه يتنقل منها إلى واقعه العربي في عصره؛ ويمزج بين الفلسفة والأدب، وينظر إلى الأدب بوصفه نشاطاً إنسانياً تتناوله الفلسفة. ويتحدث ابن رشد، في شرحه لكتاب «الجمهورية»، حديثاً رائعاً عن الطغيان، وكيف أن الطغيان في عصره هو الذي يحارب العقل. ولقد توقفت عند هذه الكلمات التي ذكرها الرجل عن الطغيان، والتي ردت إليه أسباب قمع العقل. وأخذت أتأمل صور الطغيان التي يشير إليها الرجل في عصره والتي أظن أنها يمكن أن نشير إليها في عصرنا، أعني أشكال الطغيان المتعددة التي تقضي على حرمة العقل، فتقضي على حرمة الاجتهاد، ومن ثم على معنى الإنسان، ذلك لأنه من المؤكد أن العقل هو المعنى الواحد الوحيد للإنسان عند ابن رشد. وبقدر ما أكد ابن رشد معنى العقل وقيمه أكد معنى الإنسانية وقيمتها بوصفها القيمة الملازمة لقيمة العقل. ولن أكون متطفلاً لو ذكرت الكثير منكم بما يذكرون بالفعل من عبارات ابن رشد الجميلة التي افتتح بها كتابه «فصل المقال» في تربيته ما بين الشريعة والحكمة أو تأكيده ما بينهما من اتصال، أعني العبارات التي تقول: «يجب علينا أن نستعين على ما نحن بسببه بما قاله من تقدمنا في ذلك». وسواء كان ذلك الغير مشاركاً لنا أو غير مشارك في الملة، فإن الآلة التي تصح بها التزكية ليس يعتبر في صحة التزكية بها كونها آلة لمشارك لنا في الملة أو غير مشارك، إذا كانت فيها شروط الصحة».

هذه الكلمات الجميلة التي قالها ابن رشد في القرن الذي عاش فيه تؤكد معنى الإنسانية الذي هو الوجه الآخر لمعنى العقل. وعندما نحتفى بهذا الكتاب عن ابن رشد فإننا نحتفى بقيمة العقل ونحتفى بقيم الإنسانية الكبرى في الوقت نفسه. وهذا الاحتفاء يبدأ أولاً بأن نقدر الجهد الذي بذلته وتبذلته لجنة الفلسفة والمجتمع. ويجب باسمكم أن توجه بتحية خاصة إلى عاطف العراقي على هذا الجهد الذي بذله في إعداد هذا المجلد الضخم الذي حاز إعجاب كل من اطلع عليه، وليس ذلك بغرير على عاطف العراقي فعشقه لابن رشد قديم، ودفعه عن العقلانية معروفة، وحرصه على التنوير يشهد له بأنه واحد من فرسان التنوير. لم يكن من قبيل المصادفة أن يختتم عاطف العراقي تقديميه للكتاب بقوله: «إننا في هذه الأيام في أشد الحاجة لروح العقل، روح التنوير، الروح التي تجلّت في فلسفة ومنهج ابن رشد، الروح التي تبدد الظلم سعيًا إلى النور».

هذه الكلمات هي الكلمات التي تعبر عن ابن رشد، والتي تعبر في الوقت نفسه عن القيمة التي أنجزها وأكدها عاطف العراقي عندما أشرف على هذا الكتاب الذي أصدرته لجنة الفلسفة والدراسات الاجتماعية. ولن أترك هذه الفرصة دون أنأشكر اللجنة على ما صدر لها بعد ذلك من كتب لابن رشد، وأعني هنا كتاب «النفس» وكتاب «الأثار العلوية»، وأخص بالشكر زينب الخضيري على ما قامت به وما بذلته من جهد في تصويب هذين الكتاين والإشراف على طبعهما. وأخيراً فمن العرفان والوفاء أن نذكر بالفضل الذين خططوا لهذا الكتاب والذين أسهموا فيه من الأساتذة الكرام الذين رحلوا عنا: زكي نجيب محمود الذي أسهم في التخطيط والإعداد لهذا الكتاب، والأب قنواتي الذي أسهم في هذا الكتاب بدراسة جميلة، وغير هذين الراحلين الكريمين لابد أن نشكر كل من أسهم بالدرس في هذا الكتاب. وعندما نلتقي اليوم في ندوة عن تقييم كتاب ابن رشد أو ننقد البحوث الموجودة في الكتاب، فالواقع أننا نلتقي للتقييم بالمعنى الذي يحدد القيمة، فنحن نجتمع للتقييم وليس

للتحقيق، والتقدير بحث عن القيمة، والبحث عن القيمة يبدأ سلفاً من الإقرار بوجودها، ومن المؤكد أن النقاش الذي سوف يدور حول هذا الكتاب ومناقشة بحوثه، وتحويل الكتاب والبحوث إلى منطلق للتفكير في ابن رشد، وإعادة تفسيره وقراءته بوجه عام، درجة من درجات القيمة التي ينطوي عليها معنى التقييم والتي ينطوي عليها معنى النقد بدلاته التي تستخدمنها أنتم في الفلسفة. إن هذه الندوة سوف تكون حواراً، وال الحوار دائماً لغة الأكفاء، لغة الذين يدركون أن الحقيقة نسبية، وأن الجميع يشتراكون في صنعها، وأن الرأي والرأي الآخر هما السبيل الوحيد لتأكيد قيمة العقل ومعنى الإنسان، أعني قيمة العقل التي أكدتها ابن رشد في كل كتاباته ومعنى الإنسان الذي حرص ابن رشد على أن يجسد دائماً في كل إنجازه.

وفي النهاية - باسم الأمانة العامة للمجلس الأعلى للثقافة - أتوجه بالشكر إلى كل الذين أعدوا لهذه الندوة وعلى رأسهم أحمد أبو زيد مقرر اللجنة. اسمحوا لي أن أتوجه إليهم جميعاً بالشكر والتحية والتقدير، وأن أشكرهم باسمكم جميعاً أيها الحضور الكريم. واسمحوا لي - أخيراً - أن أشكر لكم حضوركم وأتمنى لكم ندوة ناجحة والوصول إلى درجة رائعة من درجات القيمة التي سوف يصل إليها قطعاً فعل التقييم.



## ثانياً

كلمة الدكتور أحمد أبو زيد في ندوة عن المجلد التذكاري  
للفيلسوف ابن رشد.



## كلمة

أحمد أبو زيد (\*)

### الأستاذة الأفضل والسيدات والسادة الزملاء ..

حين قررت لجنة الفلسفة والاجتماع بالمجلس الأعلى للثقافة عقد هذه الندوة لمناقشة كتاب «ابن رشد مفكراً عربياً ورائداً للاتجاه العقلي»، كانت ترمي إلى وضع تقليد جديد في مجال نشاطها يقوم على عرض كل ما يصدر عنها من أعمال ومؤلفات على جمع من الأستاذة المتخصصين، لمناقشة ما ورد في ذلك العمل من آراء وأفكار، وما اتبع فيه من مناهج وأساليب البحث، وما توصل إليه من نتائج. واعتبرنا ذلك خطوة مكملة لنشاط اللجنة ووسيلة للتعرف ببعض ما تقوم به من جهود في مجالات الفكر الفلسفى والاجتماعى، كما اعتبرناه أيضاً اعترافاً واعتزازاً بذلك العمل وإعزازاً وإكباراً واحتراماً للأستاذة الأفضل الذين شاركوا فيه وتنويعها بالجهود المضنية التي بذلوها. وقد تكون هذه الندوة أمراً جديداً في نشاط اللجنة، ولكن لها مع ذلك سوابق في مصر وغير مصر. وربما كان أقرب مثال إلينا مع بعض الفارق هو الندوة السنوية التي تعقد بجامعة القاهرة لعرض ومناقشة التقرير الاستراتيجي العربي الذي يصدر سنوياً عن مركز الدراسات السياسية والاستراتيجية بجريدة الأهرام، ويشارك فيها نخبة من كبار المتخصصين في المجالات المختلفة التي يتعرض لها ذلك التقرير. وتترك تلك

---

(\*) مقرر لجنة الفلسفة والاجتماع.  
أستاذ ورئيس قسم الأنثروبولوجيا بآداب الإسكندرية (سابقاً).

الندوة عادة أصداء واسعة، نرجو أن تجد ندوتنا هذه مثيلاً لها بين أوساط المثقفين والمفكرين.

وإذا كنا نبدأ هنا بكتاب «ابن رشد» فإن ذلك إنما يرجع إلى أنه أحدث ما صدر عن جنة الفلسفة والاجتماع من مؤلفات، ثم - قبل كل شيء وفوق كل شيء - للوضع الخاص التميز الذي يشغل ابن رشد في تاريخ الفلسفة الإسلامية، ليس فقط باعتباره الشارح الأكبر لفلسفة أرسطو، ولكن أيضاً - وهذا هو الأهم - لأنّه يحتل موقعاً خاصاً ورائداً يقوم على إعلاء شأن العقل والتفكير العقلاني واعتبار العقل هو الأساس الذي تقوم عليه الحياة الفكرية والسياسية، ثم رغبته بالتالي في الفصل بين التفكير العقلي المتمثل في الفلسفة والعلم وبين التفكير الديني. وهذا الموقف الذي ارتبط به ابن رشد منذ ثمانية قرون خلائقه بأن نتدبره في ظروفنا وأوضاعنا الفكرية الثقافية والسياسية الراهنة، وأن نكشف عن المبادئ العقلية ومناهج التفكير التي كانت وراء تلك الحياة وذلك الفكر.

فأعمال ابن رشد تحتاج - إذن - إلى قراءتها قراءة ثانية ودراستها من هذه الزاوية ومن هذا المنطلق، خاصة وأن الفترة الزمنية التي عاصرها كانت فترة حرجة بالنسبة للحضارة الإسلامية في الأندلس، إذ كانت بثباته بداية لانهيار تلك الحضارة. فإذا كان مجتمع الأندلس يتميز حينذاك بالتنوع والتعدد، وبخاصة تعدد الجماعات العرقية بثقافاتها المتباينة، وإذا كان ذلك التنوع مصدر قوة وخلق وابتكار فإنه كان يحمل بين ثناياه - في الوقت ذاته - عوامل الضعف والوهن التي أدت إلى تدهور تلك الحضارة وأضمحلالها ثم انثارها فيما بعد، فتعدد الجماعات العرقية، وفشل بعضها في تقبل الإسلام كدين، ورفض البعض الآخر تقبيله كأسلوب للحياة، وشعور البعض الآخر بالاستعلاء على العرب كما هو الحال بالنسبة للبربر والصقالبة. كل ذلك أدى إلى انحراف بعض هذه الجماعات في الفتن والصراعات والاضطرابات التي أدت في آخر الأمر إلى ضعف الدولة، وظهر ذلك جلياً في عهد ملوك الطوائف الذي يمثل عهداً من أزهى عهود الإسلام في إسبانيا رغم التفكك السياسي.

وليس من شك فى أن الجانب الأكبر من الفضل بل الشكر والامتنان يجب أن يذهب إلى الأساتذة الأفضل الذين أسهموا في تأليف الكتاب، ولعاطف العراقي الذى أشرف عليه. فلو لا جهودهم الصادقة المخلصة لما كان الكتاب وما كانت هذه الندوة.

ثم الشكر والتحية لكم جميعاً حيث سوف تسهم مناقشاتكم وأراؤكم في تحقيق أهداف الندوة وفي إثراء معرفتنا بابن رشد وعصره وفكره ومنهجه وحركة التنوير التى قادها. وسوف يساعد هذا كله بغير شك فى توضيح المسار الفكرى السليم الذى يجب أن تسير فيه الأمور. وفقنا الله جميعاً لما فيه الخير.





### **ثالثاً**

تصدير المجلد التذكاري «ابن رشد.. مفكراً عريبياً ورائداً للاتجاه العقلاني».



المجلس الأعلى للثقافة  
لجنة الفلسفة والاجتماع

«أعني بالحكمة النظر في الأشياء بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان»

الفيلسوف

## ابن رشد

مفكراً عربياً ورائداً للاتجاه العقلي

بحوث ودراسات

عن

حياته  
وأفكاره  
ونظرياته  
الفلسفية

إشراف وتحقيق  
د. عاطف العراقي  
أستاذ الفلسفة العربية

القاهرة  
١٩٩٣



## تصدير (\*)

يحتل فيلسوفنا ابن رشد مكانة كبيرة في تاريخ فكرنا العربي. إنه يقف على قمة عصر الفلسفة العربية. وغير مجد في ملئى واعتقادى إهمال هذا الفيلسوف العميق التفكير. إنه يعد عميد الفلسفة العقلية في تاريخ الفلسفة العربية من مشرقها إلى مغاربها.

لقد ولد هذا الفيلسوف ببلاد الأندلس - أي: المغرب العربي - ولكن فلسفته تجاوزت حدود المكان وحدود الزمان. فنحن نتحدث حتى الآن عن الفلسفة الرشدية، ونتحدث عن الرشدية اللاتينية. إن اسم ابن رشد يتعدد طوال تاريخ الفلسفة وحتى الآن، وخاصة إذا وضعنا في اعتبارنا أنه أضاف إلى مذهب العقلاني اتجاهًا نقدياً نكاد لا نجد نظيرًا له طوال تاريخ فكرنا الفلسفى العربى.

ومن الأمور التي يؤسف لها أن الغرب قد تعرّف على المكانة الحقيقة لابن رشد، وفلسفة ابن رشد، أما نحن العرب فقد ظلمنا ابن رشد ولم نفهم حق الفهم فلسفة ابن رشد، وبالتالي لم نستفد استفادة تذكر من الدروس التي ألقاها علينا هذا الفيلسوف العملاق، الشامخ الفكر، من خلال الآراء التي قال بها سواء في كتبه المؤلفة، أو في كتبه التي شرح فيها آراء أرسطو.

نعم لقد أسأنا إلى ابن رشد، ولم نفهم فلسفة ابن رشد في العديد من الدراسات التي قدمها العرب. لقد كان رينان Renan على حق تماماً حين قال منذ

(\*) يجد القارئ ترجمتنا الفرنسية للتصدير في نهاية المجلد التذكاري الصادر عن المجلس الأعلى للثقافة بعنوان: «الفيلسوف ابن رشد .. مفكراً عربياً ورائداً للاتجاه العقلي».

أكثر من قرن من الزمان، بأن شروح ابن رشد تعد على درجة كبيرة من الأهمية لأننا نجد فيها العديد من الدروس الفلسفية الخاصة به. ولم يكن ابن رشد في شروحه مجرد مردد لأراء أرسطو، إذ إن النفس البشرية - كما يقول رينان Renan في كتابه «ابن رشد والرشدية» تطالب دائمًا باستقلالها، فإذا قيدتها بمنص، عرفت كيف تتصرف بحرية في تفسير هذا النص.

وهذا القول ينطبق تماماً على ابن رشد الشارح، بل نقول إن أكثر آرائه جرأة وعمقاً نجدها من خلال شروحه، أكثر مما نجدها في مؤلفاته، ومن بينها فصل المقال، ومناهج الأدلة، وتهافت التهافت. ولا يخفى علينا أن هذه الكتب المؤلفة، إنما كانت لها أسبابها التاريخية إلى حد كبير، ومن بينها محاولة ابن رشد التوفيق بين الدين والفلسفة تارة، والرد على الغزالى تارة أخرى، أما الشروح فإنها تتحلّى بحدود الزمان والمكان.

ويقيني أننا نحن العرب لو كنا قد عرفنا أهمية الشروح، لما وقعنا في العديد من الأخطاء التي نجدها للاسف الشديد عند أناس تحسبهم أساتذة وما هم بأساتذة. إنهم أشباه أساتذة. ومن المؤسف أن يثبت له نفر من الدارسين القول بحدوث العالم، رغم أنه يقول صراحة يقدم العالم. وسواء اتفقنا مع ابن رشد أم اختلفنا فإنه من الضروري تقرير آرائه بموضوعية وصدق، أما أن ننسب إليه آراء لم يقل بها ولا يسمح بها نص من النصوص التي قال بها سواء في كتبه المؤلفة أم الشارحة، فإن هذا يعد فيما نرى نوعاً من التزوير، وأنظر أنواع التزوير هو التزوير الفكري، ولكن ماذا نفعل نحن العرب حين نجد لدينا محاكم للغش أو التزوير التجاري، ولا نجد محاكماً للغش الفكري.

إن ابن رشد لم يقل بما قال به، إلا ليقى. إنـ خالد بفلسفته، خالد بفكتـه، خالد باتجاهـه النقـدى ومذهبـه العـقلىـ، ومن يـحاولـ أنـ يتـخـطـىـ الدـورـ الرـائـدـ الـذـىـ قـامـ بـهـ فيـلـسـوـفـتـاـ الرـائـدـ العـمـلاقـ، فـوقـتـهـ ضـائـعـ عـبـثـاـ. وـمـنـ يـحـاـولـ تـزـيـيفـ آـرـائـهـ فـسـتـلـحـقـ بـهـ لـعـنـةـ الـفـلـاسـفـةـ فـىـ كـلـ زـمـانـ وـكـلـ مـكـانـ. وـلـكـنـ مـاـذـاـ نـفـعـ إـزـاءـ حـالـاتـ التـخـلـفـ العـقـلىـ أوـ الـفـكـرـىـ الـتـىـ نـجـدـهـاـ فـىـ الـعـدـبـدـ وـالـدـرـاسـاتـ الـتـىـ يـزـعـمـ

أصحابها أنها دراسات في فلسفة ابن رشد، وابن رشد منها براء. وصدقوني - أيها القراء الأعزاء - حين أقول لكم إننا ظلمنا ابن رشد حيًا وميتًا.

لقد ظلمناه حيًا حين أصدر البعض حكمًا عليه بالتفني. وظلمناه ميتًا حين لم نقدر فلسفته حق التقدير. حين نسبنا إليه آراء خاطئة. آراء لم يقل بها إطلاقًا.

ومهما يكن من أمر فإننا نجد حالياً الكثير من أوجه الاهتمام بابن رشد، وفلسفة ابن رشد. نجد بعض الدراسات الجادة عن فكر هذا الفيلسوف. وهل يمكن أن ننسى كتاباً ضخماً عن مؤلفات ابن رشد قام بكتابته مفكرونا الكبير ورائدنا العظيم الأب جورج قنواتي بعد أن عاش سنوات طوالاً وسط العديد من المكتبات العالمية شرقاً وغرباً. هل يمكن أن ننسى العديد من الدراسات الجادة التي قدمها المستشرقون عن حياة فيلسوفنا ابن رشد، وفكر هذا الفيلسوف الكبير. ويقيني أن دراسات المستشرقين أعظم بكثير من دراسات العديد من مؤلفي العرب ولكن أكثرهم لا يعلمون. ولا يخفى علينا أننا حينما نقرأ العديد من الدراسات العربية، نكاد نقول إنها تعد جهلاً على جهل، نقول: إلى الجحيم أيتها الدراسات التي تعتمد على السذاجة والسطحية والتزوير الفكري.

إننا نجد العديد من المؤتمرات التي أقيمت في كثير من دول العالم حول فلسفة ابن رشد، ونجد العديد من كتب ابن رشد والتي كانت مخطوطة، قد خرجت حالياً إلى النور والضياء. إننا نجد الآن - إلى حد كبير - حركة رشدية، إن صح هذا التعبير، يقوم بها أناس آمنوا بربهم، أناس يقدرون دور ابن رشد، ودور العقل الذي دعا ابن رشد إلى التمسك به وجعله المعيار والدليل والحكم.

ونظرًا لأهمية فلسفة ابن رشد، واعتقادنا بأن العديد من الدروس المستفادة من فلسفته يمكن أن تقدم الكثير من الحلول لمشكلاتنا الفكرية الحالية، فقد اتجه تفكير أعضاء لجنة الفلسفة والمجتمع بالمجلس الأعلى للثقافة، إلى إصدار مجلد عن هذا الفيلسوف وفلسفته حتى يكون ذلك إسهاماً من جانب أعضاء اللجنة في إحياء الفلسفة الرشدية، وما أعظمها وما أعمقها.

لقد سبق للجنة الفلسفة والاجتماع أن أصدرت العديد من الكتب التذكارية عن مفكرين قدامى ومفكرين محدثين، من بينهم يوسف كرم، وأحمد لطفي السيد، ومصطفى عبد الرزاق. أما القدامى فمن بينهم محى الدين بن عربى، والشهوردى. وييجىء اليوم دور ابن رشد، وهو إذا كان من المفكرين القدامى، من مفكرى القرن السادس الهجرى، الثانى عشر الميلادى، وآخر فلاسفة العرب، فإن آرائه قد تكون من أكثر الآراء تأثيراً حتى يومنا الحالى، وذلك بشرط أن نفهم حقيقة تلك الآراء، ونكون حريصين على الابتعاد عن تزييف أفكاره ونسبة آراء له لم يقل بها.

لقد قامت اللجنة وعلى رأسها مقررها الأستاذ الدكتور حسن الساعاتى، بتكليفى بالإشراف على هذا العمل، وخاصة أننا نقترب من مرور ثمانية قرون ميلادية على وفاة ابن رشد، إذ توفي فى العاشر من ديسمبر عام ١٩٩٨ م.

يجد القارئ العديد من الدراسات فى صفحات هذا المجلد. وهى دراسات متنوعة، تكشف عن الخلافات الكثيرة حول حقيقة آراء ابن رشد. والخلاف فى الرأى إن دلنا على شىء، فإنما يدلنا على عمق آراء ابن رشد وثراء فكره الخالد.

ولا نزعم لأنفسنا أن هذا المجلد بما تضمنه من دراسات متنوعة، يمكنه أن يعطينا فكرة كاملة عن الفيلسوف وفلسفته، ولكننا محاولة متواضعة نقدمها على استحياء لتنبیه الأذهان إلى أهمية ابن رشد، وفلسفته ابن رشد. نقدمها تکفیراً عن ذنوبنا نحن العرب الذين أسانا إلى ابن رشد وفلسفته طوال عدة قرون.

ولابد لى من الإشارة إلى أن التفكير فى إصدار مجلد عن «ابن رشد» كان منذ سنوات بعيدة. فكم شجع مفكرا الكبیر الدكتور زكي تجیب محمود، إصدار كتاب تذکاری عن ابن رشد، وحين أصبح الدكتور توفيق الطويل مقرراً للجنة بعد ذلك تحمس للعمل، ووجدنا الأستاذ الدكتور حسن الساعاتى حريصاً كل الحرص على إصدار هذا المجلد التذکاري، إيماناً من جانبه بأهمية فيلسوفنا العربي ابن رشد.

شارك في هذا العمل مجموعة كبيرة من الزملاء والدارسين والأساتذة الرواد وبذلوا كل جهد من جانبهم في هذا المجال. ومنذ اللحظات الأولى لتكليفى بالإشراف على هذا العمل، كان الاتصال بيني وبينهم مستمراً. وأقدر كل التقدير مجهودات الأب الدكتور جورج شحاته قنواتى، فاستفادتى العلمية من سيادته بغير حدود، ومنذ أكثر من ربع قرن من الزمان وأنا أتعلم على يديه. وكم تناقشنا حول موضوعات هذا المجلد التذكاري ساعات وساعات داخل الدير، دير الآباء الدومينيكان، وفي حديقته المترامية الأطراف. وكم التقيت بالعديد من المستشرقين الذين يأتون إلى دير الآباء الدومينيكان فرادى وجماعات، وأثناء لقائى بهم تناقشنا حول كيفية إصدار هذا المجلد التذكاري عن فيلسوفنا العربي ابن رشد، وكم كان الالقاء بهم مثمناً إلى أقصى درجة، وقد تعلمت منهم الكثير.

يجد القارئ لهذا الكتاب - كما قلنا - العديد من البحوث حول ابن رشد، وفلسفته ابن رشد. فكتب الأستاذ الكبير الدكتور إبراهيم مذكر عن ابن رشد المشائى الأول بين فلاسفة الإسلام. وحلل الدكتور مراد وهبة موضوع مفارقة ابن رشد، وكيف اهتم به الغرب، في حين أهملنا نحن العرب فلسفة الرجل وفكرة. واختار الدكتور محمود زيدان موضوع النفس والعقل عند ابن رشد ميداناً لدراسته، وقدم الدكتور أحمد محمود صبحى دراسة نقدية تحت عنوان: هل أحكام الفلسفة برهانية؟ دراسة لموضوع التوفيق بين الدين والفلسفة. أما بحث الدكتور محمود زقزوق، فكان مجاله الحقيقة الدينية والحقيقة الفلسفية لدى ابن رشد، ودرس الدكتور عبد الفتاح فؤاد موضوع الفلسفة الرشدية كمدخل للثقافة الإسلامية، وحلل الدكتور حامد طاهر قضية العلاقة بين الفلسفة والدين عند ابن تومرت وابن رشد. ودرست الزميلة الدكتورة زينب محمود الخضيرى مشروع ابن رشد الإسلامي والغرب المسيحي. وتحدث كاتب هذا التصدير عن فلسفة ابن رشد وفكروا العربي المعاصر. أما دراسة الأستاذ على عبد الفتاح المغربي فكانت عن موضوع التأويل بين الأشعرية

وابن رشد، وقدم الأستاذ سعيد زايد دراسة عن ابن رشد وكتابه «تهاافت التهاافت».

أما الزميلة الدكتورة زينب عفيفي شاكر فقد حللت جوانب مشكلة الحرية في فلسفة ابن رشد. وكان موضوع المؤثرات اليونانية في فلسفة ابن رشد الإلهية مجالاً لدراسة الدكتورة نبيلة ذكري. واختار الدكتور سعيد مراد موضوع ابن رشد بين حضارتين: الحضارة اليونانية والحضارة العربية. وحللت الدكتورة مرفت عزت موضوع الخير والشر في فلسفة ابن رشد. أما الدكتورة منى أبو زيد فقد أثرت الحديث عن الطب عند ابن رشد، وهو مجال من المجالات المهمة التي اهتم بها مفكرونا ابن رشد.

أما القسم الثاني من هذا المجلد فقد تضمن دراستين: دراسة بالإنجليزية عن ابن رشد والتصوف وقد حللها الدكتور أبو الوفا الغنيمي التفتازاني، والدراسة الثانية كان موضوعها ابن رشد في عصر النهضة (طبع جميع مؤلفاته المترجمة إلى اللاتينية) وقد قام بها الأب الدكتور جورج قنواتي، وقد سبق أن قدم لنا كتاباً ضخماً - كما قلت - عن مؤلفات ابن رشد.

وقدمنا في هذا القسم الثالث من هذا المجلد مجموعة من النصوص المختارة من مؤلفات وشروح الفيلسوف ابن رشد. وقد قامت بهذا العمل الزميلة الدكتورة زينب محمود الخصيري وهي في مجال الاهتمام بالفلسفة الرشدية منذ دراستها للدكتوراه، كما أنها تعد خير خلف لخير سلف، إنها ابنة أستاذنا الراحل محمود الخصيري.

وأجد واجباً علىَّ في ختام هذا التصدير أن أكرر الشكر الجليل لجميع أساتذتي وزملائي وأصدقائي، وكم كان الحوار بيني وبينهم مستمراً طوال أكثر من خمس سنوات، أى: منذ تكليفى بالإشراف على هذا العمل. أجد واجباً علىَّ توجيه الشكر إلى الأستاذ الدكتور حسن الساعاتى مقرر لجنة الفلسفة والاجتماع بالجامعة الأمريكية للثقافة، وأشهد أنه لم يكن يكلّ ولا يملّ من متابعة إصدار هذا العمل طوال سنوات عديدة.

وإذا كان القدر قد شاء أن أكتب هذا التصدير في ذكرى وفاة فيلسوفنا ابن رشد، فإنني أرجو لروحه في السماء أن ترفرف في سعادة حين تدرك أن فيلسوفنا ابن رشد خالد بكتاباته، خالد بأثره العميق في نفوس المهتمين بفلسفته. ويفيني أننا في هذه الأيام في أشد الحاجة إلى روح العقل، روح التنوير، الروح التي تحلى في فلسفة ابن رشد ومنهج ابن رشد. الروح التي تبدد الظلام سعيًا إلى النور. لقد دخل فيلسوفنا عن طريق أعماله الفكرية الكبرى تاريخ الفلسفة من أوسع الأبواب وأرحبها. ومن حقنا أن نفخر بفيلسوفنا العربي ابن رشد أعظم من أحببهم أمتنا العربية من فلاسفة، ومن واجبنا أن ندرس أفكاره، وما أعمقها، وما أروعها.

والله هو الموفق للسداد.

القاهرة في ١٠ ديسمبر عام ١٩٩٠ م

عاطف العراقي

عضو لجنة الفلسفة والاجتماع

بالمجلس الأعلى للثقافة



## رابعاً

- \* دعوة من تونس لـلقاء مجموعة من المحاضرات عن الفلسفة الرشدية.
- \* احتفلت تونس قبل احتفال أكثر دول العالم في مناسبة مرور ثمانية قرون على وفاة ابن رشد، بالفيلسوف ابن رشد، وب مجرد صدور الكتاب التذكاري الذي أشرف عليه عن الفيلسوف ابن رشد، والذي صدر عن المجلس الأعلى للثقافة بالقاهرة؛ فقد تفضلت تونس عن طريق بعض جامعاتها العريقة بدعوتي لـلقاء مجموعة من المحاضرات عن الفلسفة الرشدية، واحتفلت الأجهزة الثقافية بفلسفة ابن رشد.



## **بيانات الزراعة الشخصية العلمية لدول العالم**

عاطف العراقي

فِي الْمُهَاجَرَةِ الْأَعْلَى لِأَصْوَلِ الدِّينِ

في إطار أنشطته الثقافية والفكرية يستضيف المهدى  
الأعلى لأصول الدين الفكرى المصرى :

مخطوط العراقي

أستاذ الفلسفة الإسلامية بكلية الآداب بجامعة القاهرة

اللقاء مع أسرة مشفوعة بـ موار حمول:

## "الفلسفة الدينية"

وذلك يوم السبت 20 فيفري 1993 على الساعة العاشرة صباحاً  
وبهذه المناسبة يسرّ هيئة التنشيط الثقافي بالمهند دعوتكم  
للحضور والإسهام في إثراء الموارد مع شرككم سلفاً.

وَاللّٰهُمَّ

هيئة التنشيط الثقافي





# الصباح

السبت 20 فيفري 1993

## محاضرة

في إطار أنشطته الثقافية  
والفكرية يستضيف المعهد  
الأعلى لأصول الدين المفكر  
المصري:

عاطف العراقي  
أستاذ الفلسفة الإسلامية  
بكلية الآداب بجامعة  
القاهرة لإلقاء محاضرة  
حول:

"الفلسفة الرشدية"  
وذلك اليوم على الساعة  
العاشرة صباحاً بحضور كل  
أساتذة جامعة الزيتونة  
وطلبتها وعدد من الأساتذة  
والمثقفين والمفكرين من  
خارج هذه الجامعة.





السبت 20 فيفري 1993 الصفحة 5

### الفلسفة الرشدية

في إطار أنشطته الثقافية  
والفكرية يستضيف المعهد  
الأعلى لأصول الدين المفكر  
المصري:

عاطف العراقي أستاذ  
الفلسفة الإسلامية بكلية الآداب  
بجامعة القاهرة لإقامة محاضرة  
حول الفلسفة الرشدية. وذلك  
اليوم السبت 20 فيفري 1993  
على الساعة العاشرة صباحاً  
دعى إليها كل أستاذة جامعة  
الزيتونة وطلبتها وعدد من  
الأساتذة والمنقذين والمفكرين من  
خارج هذه الجامعة.



# الصحافة

السبت 20 فيفري 1993

## في المعهد الأعلى لأصول الدين

علمنا أنه في إطار أنشطته الثقافية والفكرية يستضيف المعهد الأعلى لأصول الدين المفكر المصري عاطف العراقي أستاذ الفلسفة الإسلامية

بكلية الآداب بجامعة القاهرة للقاء محاضرة حول : « الفلسفة الرشدية » وذلك اليوم السبت على الساعة العاشرة صباحاً دعى إليها كل أساتذة جامعة الزيتونة وطلبتها وعدد من الأساتذة والمثقفين والمفكرين من خارج هذه الجامعة.



## خامساً

تعليق على ندوة كتاب ابن رشد التذكاري من خلال مقالة «ندوة ابن رشد بين التجريح والتقييم» (\*).

---

(\*) كتبت هذه المقالة تعليقاً على ندوة تقييم كتاب ابن رشد التذكاري، والذي أشرفنا عليه، ولم تنشر هذه المقالة.



لا أود في كلمتي التعرض لموضوع الندوة في حد ذاتها. فالندوة من أجل كتاب قمت بالإشراف عليه طوال أكثر من عشر سنوات بتكليف من المجلس الأعلى للثقافة نظراً لأن الجميع يعلم أنني كتبت آلاف الصفحات عن عميد الفلسفة العقلية ابن رشد، بالإضافة إلى أن دول العالم قد بدأت في الاستعداد للاحتفال بمرور ثمانية قرون على وفاة رائد الاتجاه العقلي، ومصر لها تاريخها العظيم في مجال الثقافة الإنسانية العلمانية، ومن هنا فلابد من الإسهام في الاحتفال بابن رشد كواحد من أعظم فلاسفة العالم.

ولكن ما أود أن أشير إليه هو الخروج عن موضوع الندوة وهو تقييم الكتاب، إلى الخوض في موضوعات أعتقد من جانبي أن أكثرها كان يتضمن مساساً على نحو صريح بالمشرف على هذا العمل، وكانت من جانبي كمشرف على إصدار الكتاب أتوقع ذلك، ومن هنا جاءت كلمة الأستاذ الدكتور جابر عصفور الأمين العام للمجلس الأعلى للثقافة، كلمة موضوعية أشاد فيها بعملي، وأكد على أن الندوة للتقييم، وليس للتقويم. فهل التزم المتحدثون بهذا الإطار؟.. العكس هو ما حدث، لولا الكلمات المنصفة من جانب بعض المشاركين ومن بينهم الدكتور فؤاد زكريا والدكتورة زينب الخصيري والدكتورة زينب عفيفي، ومجموعة من الزملاء. لقد التزم هؤلاء الأساتذة والزملاء بالنقاش كما ينبغي أن يكون وقد استفادت كثيراً من آرائهم.

لقد صدق توفيق الحكيم حين كتب بالأهرام في ٨/٤/١٩٨٥م، قائلاً إننا نعمل أو نعيش في مجتمع الصراصير وليس في مجتمع النمل الذي تتعاون فيه كل نملة مع الأخرى. فما هي الصلة بين تقييم كتاب ابن رشد، والتلميح بأنني أقول بديانة عربية، وليس بدين إسلامي؟ هل من المعقول أن يصف أحد

المتحدين بحوث الكتاب كلها بأنها خطابية إنسانية؟ هل من الموضوعية أن يقال إن المشاركين في الكتاب تجمعهم الشللية؟ أي شللية هذه ومن بين المشاركين أناس هم في موقع الأستاذية بالنسبة لى كمشرف على هذا العلم الذي أعتز به ومن بينهم الدكتور إبراهيم مذكور والأب قنواتي. هل من العدل أن يهاجم المشرف على الكتاب لأنه يقول بفلسفة عربية وليس فلسفة إسلامية؟ أليس هذا يعد رجوعاً إلى عصر محاكم التفتيش، وذلك في وقت جاءنى فيه التقدير من جانب عديد من الهيئات العلمية بمصر وخارجها احتفالاً بهذا المجلد، بل شارك في التقدير الرئيس زين العابدين بن علي رئيس الجمهورية التونسية<sup>(١)</sup>. إننى أقول إن فلسفتنا عربية وليس إسلامية، تماماً كما قال بذلك أحمد لطفي السيد ونفر من المستشرقين الكبار الذين أعتز بآرائهم.

وإذا كنت قد كتبت دراستي وتصديري للكتاب بلغة فيها مزج بين الفلسفة والأدب، فهل هذا يعد عيباً؟ لا يعرف أى مهتم بالثقافة بوجود خصائص مشتركة بين الأسلوب الفلسفى والأسلوب الأدبى على نحو ما وجدناه عند أفلاطون وفولتير وديبورانت وزكى نجيب محمود وتوفيق الحكيم ونجيب محفوظ ومئات من المفكرين؟ هل وصل بنا الحال إلى هذا المستوى !!! هل أتأثر بهؤلاء أم أتأثر بأدعية الثقافة وأشباه المثقفين؟ هل أجعل أحکامی على ابن رشد وتقديرى البالغ لفکره الفلسفى صادرة عن الفكر كما ينبغي أن يكون، أم أجعلها معبرة عن البتروفکر؟ هل من المنطقى ونحن نتحدث عن التنوير أن نهاجم ابن رشد، ونلقى بأنفسنا داخل أحضان اللامعقول تارة والفكر الأصولى تارة أخرى؟

أقول وأكرر القول بأننا في أمس الحاجة إلى مجموعة من الندوات حول ابن رشد، ولكن بشرط أن نتكلّم في الموضوع ولا نخرج عنه إلى مجال الغمز واللمز في المشرف على الكتاب تارة، وبحوث الكتاب تارة أخرى. وأقول عن

---

(١) توجد صورة لخطاب الرئيس التونسي في الملحق الأول.

يقين إنني أفخر بكوني أشرفت على هذا العمل منذ أكثر من عشر سنوات، هذا العمل الذي خلا تماماً من الأخطاء العلمية، وإن كان أكثرهم لا يعلمون.

لا تصدقوا أعزائي القراء أننا نجد في عالمنا العربي المعاصر فلاسفة. لا تصدقوا من يزعم لنفسه أنه يقدم لنا مشروعًا من المشروعات الفلسفية. إنها أقوال زائفة، تماماً كالعملة الزائفة. إنها مشروعات وهمية صادرة عن أشياه أساند حُشرت حُشراً في جامعاتنا ومعاهدنا العلمية، وإن كان أكثرهم لا يعلمون.





## **اللّحق الرابع**

**تحليل كتاب**

**«فصل المقال فيما بين الحكمة والشريحة من الاتصال»  
لأبن رشد.**

**ويتضمن هذا التحليل:**

- مكانة ابن رشد.
- أهمية كتاب «فصل المقال».
- أثره في الثقافة العربية.



يحتل الفيلسوف ابن رشد مكانة كبيرة في تاريخ فكرنا الإسلامي العربي، بل في تاريخ الفكر الفلسفى العالمى. إنه بعد آخر فلاسفة المغرب العربي، أى: بلاد الأندلس.

ولد ابن رشد (أبو الوليد محمد بن أحمد بن محمد بن رشد) عام ٥٢٠هـ = ١١٢٦م و توفي عام ٥٩٥هـ = ١١٩٨م ) - وقد درس ابن رشد أكثر المعارف والعلوم التي كانت معروفة في عصره. لقد درس الفقه على أكثر من معلم، وترك لنا مجموعة من الرسائل والكتب الفقهية وعلى رأسها كتابه المشهور الذي يعد غاية في الأهمية وهو كتاب: «بداية المجتهد ونهاية المقتضى في الفقه».

كما درس الطب وألف فيه مجموعة من الرسائل والكتب، وأشهر كتبه في هذا المجال، كتاب «الكليات في الطب»، وقد ترجم إلى أكثر من لغة، وكان معروفاً في كثير من جامعات العالم في العصور الوسطى.

وقد درس ابن رشد علم الكلام، وتعمق في دراسة آراء الفلاسفة الذين سبقوه، سواء فلاسفة اليونان أو فلاسفة المشرق العربي والمغرب العربي. وفي أواخر حياة ابن رشد حدثت له نكبة تمثلت في نفيه إلى بلدة أليسانة وهي على مقربة من وطنه، ولكن الخليفة أبو يوسف (السمّي بالمنصور) - الذي حدثت في عهده نكبة ابن رشد - قام بالغفو عنه بعد ذلك.

ترك لنا ابن رشد العديد من الكتب المؤلفة، والكتب التي يشرح فيها فلسفة أرسطو. وتعد كتبه المؤلفة وشرحه على كتب أرسطو من أهم الكتب التي شجدها عند فلاسفة الأندلس وتكشف عن عمقه الفلسفى وسعة اطلاعه وحسه النقدى. ومن بينها: فصل المقال، ومناهج الأدلة، وتهافت التهافت، وشرحه المتعدد على أكثر كتب أرسطو ككتاب ما بعد الطبيعة، وكتاب النفس، وكتاب الكون والفساد.. إلى آخر هذه الكتب.

ويعتبر كتاب «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال» من أبرز كتب الفيلسوف والفقير والطبيب ابن رشد، وخاصة في مجال التوفيق بين الدين والفلسفة. إذ من مجرد عنوان الكتاب لمجد ابن رشد حريصاً على التوفيق أو الجمود بين الحكمة (الفلسفة) والشريعة (الدين).

نشر هذا الكتاب أكثر من مرة، ومن بين نشراته نشرة يوسف مولر في ميونيخ بألمانيا عام ١٨٥٩ م، ونشرة القاهرة ١٨٩٥ م وغيرها من النشرات بالقاهرة أيضاً - كما تمت ترجمته إلى أكثر من لغة، من بينها اللغة الانجليزية والتي قام بها (جورج حوراني). وقد صدرت الترجمة الانجليزية مع دراسة مستفيضة للكتاب عام ١٩٦١ م.

ولنتنتقل الآن إلى تحليل أبرز الجوانب التي تجدها في هذا المصدر الفلسفى الممتاز الذى يحتل مكانة كبرى ورئيسية بين مؤلفات الفيلسوف ابن رشد، وخاصة إذا وضعنا فى الاعتبار أن ابن رشد يعد من أكثر فلاسفة الإسلام اهتماماً بالبحث فى مشكلة التوفيق بين الدين والفلسفة، من خلال هذا الكتاب، كتاب «فصل المقال».

يذهب ابن رشد في أول كتابه إلى أن الغرض من هذا البحث هو الفحص على جهة النظر الشرعى، هل النظر في الفلسفة وعلوم المنطق مباح بالشرع، أم محظوظ، أم مأمور به؛ إما على جهة الندب، وإما على جهة الوجوب؟.

ونود أن نشير إلى أن هذه الأحكام الخاصة بالندب والوجوب وغيرها، مستندة من الفقه؛ وقد أشار إلى ذلك ابن رشد في كتابه «بداية المجتهد ونهاية المقتضى» وذلك حين فرق بين الأمر بالشيء، والنهي عنه، والتخيير فيه. إنه يقول: «الأمر إنْ فُهم منه الجرم وتعلق العقاب بتركه سُمّي واجباً. وإنْ فهم منه الشواب على الفعل وانتفى العقاب مع الترك سُمّي ندبًا. والنهي أيضًا إنْ فهم منه الحث على تركه من غير تعلق عقاب بفعله سُمّي مكرروها، فتكون أصناف الأحكام الشرعية المتلقاة من هذه الطرق الخمسة: واجب، ومندوب، ومحظوظ، ومكرر، ومخير فيه وهو المباح».

وإذا كانت الفلسفة - فيما يرى ابن رشد في كتابه «فصل المقال» - عبارة عن النظر في الموجودات، واعتبارها من جهة دلالتها على الصانع، وأن الموجودات تدل على الصانع لعرفة صنعتها، وكلما كانت المعرفة بصنعتها أتمّ كانت المعرفة بالصانع أتمّ، فإن هذا يؤدي إلى القول بأن الشرع قد دعا إلى اعتبار الموجودات بالعقل، وطلب منها معرفتها به.

ولكى يقدم ابن رشد الدليل على ما يقول به، نجد أنه يستشهد ببعض الآيات القرآنية الكريمة. ومنها قوله تعالى: «أَوْلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ» [الأعراف: ١٨٥]، وقوله تعالى: «فَاعْتَبِرُوا يَا أُولَئِي الْأَبْصَارِ» [الحشر: ٢]، وقوله تعالى: «وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» [الأنعام: ٧٥]، وقوله تعالى: «أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبْلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ١٧ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ» [الغاشية: ١٧، ١٨]، وقوله تعالى: «وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ» [آل عمران: ١٩١].

إن هذه الآيات وغيرها تبين لنا وجوب استعمال القياس العقلى أو العقلى والشرعى معاً، وإذا كان الشرع قد أوجب النظر بالعقل في الموجودات واعتبارها، وكان الاعتبار ليس شيئاً أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه، وهذا هو القياس، فمن الواجب إذن - فيما يقول ابن رشد - أن نجعل نظرنا في الموجودات بالقياس العقلى، وهذا النوع من النظر الذى دعا إليه الشرع وحث عليه هو أتمّ أنواع النظر بأنواع القياس وهو المسماً برهانًا.

ونجد ابن رشد لكى بين لنا أهمية القياس البرهانى، نجد أنه يميز لنا بين القياس الجدلى، والقياس الخطابى، والقياس المغالطى.

وعلى هذا يكون الدين قد حثّ ووصى على عمل الفلسفة، لأن الله تعالى يأمرنا بالبحث عن الحقيقة.

ويمكن نظم هذا الدليل في صورة قياس كالتالي:

- الغرض من الفلسفة هو النظر العقلى في الكون للوصول إلى معرفة صانعه وهو الله تعالى.
- يأمر الدين على سبيل الوجوب بأن يُعرف الله تعالى بالنظر في الكون والتفكير فيه.
- إذن: دراسة الفلسفة واجبة بحكم الدين على القادر عليها، أي: على أولى الأدلة البرهانية.

إن الفقيه - فيما يذكر ابن رشد في كتابه فصل المقال - إذا كان يستتبط من الأمر بالتفقه في الأحكام، وجوب معرفة المقاييس الفقهية على أنواعها، ما منها قياس وما منها ليس بقياس، فإنه يجب على العاقل - إذن - أن يستتبط من الأمر بالنظر في الموجودات، وجوب معرفة القياس العقلى وأنواعه، بل هو أحرى بذلك، لأنه إذا كان الفقيه يستتبط من قوله تعالى: «فَاعْتَبِرُوا يَا أُولَى الْأَبْصَارِ» وجوب معرفة القياس الفقهي، فالآخرى به أن يستتبط من تلك المعرفة بالله تعالى وجوب معرفة القياس العقلى.

ويشير ابن رشد اعتراض بعض الناس على استخدام القياس العقلى ويقوم بالرد على هذا الاعتراض: إنه إذا اعتبر معترض قائلاً إن هذا النوع من النظر في القياس العقلى بدعة إذ لم يكن موجوداً في الصدر الأول للإسلام، فنقول إن النظر أيضاً في القياس الفقهي وأنواعه قد استتبط بعد الصدر الأول ولا يقال إنه بدعة، فكذلك يجب أن يكون اعتقادنا في النظر في القياس العقلى.

ومن الواضح أن ابن رشد يريد الرد على من قالوا بضرورة الوقف عند ظاهر الآيات القرآنية وعدم اللجوء إلى تأويلها.

فإذا كان القياس العقلى ضرورياً، فإنه يجب علينا - إذن - أن نستعين بأقوال من تقدمنا، أي: أقوال الذين عاشوا قبلنا، وفي كل الأمم، وسواء كانوا مشاركين لنا في الدين أو غير مشاركين.

ومعنى هذا أن ابن رشد كغيره من فلاسفة الإسلام يدعونا إلى البحث عن الحقيقة بصرف النظر عن مصدرها، سواء كانت عربية أو يونانية، كما نقول: اطلبوا العلم ولو في الصين. إن هذه الدعوة من جانب ابن رشد تعد دعوة مهمة، وخاصة إذا وضعنا في اعتبارنا أن العصر الذي عاش فيه ابن رشد كان يوجد فيه تقييد للاشتغال بالمنطق والفلسفة، وذلك على أساس أنهما من بلاد اليونان. بل إننا في كل العلوم يجب أن نستعين بجهودات من سبقونا إلى البحث فيها، يجب أن يطلع كل باحث - في كل نوع من أنواع العلوم - على مجهودات وإنجازات من سبقوه وذلك حتى يمكنه التوصل إلى جوانب جديدة في بحثه، فلو فرضنا - فيما يقول ابن رشد - أن صناعة الهندسة في وقتنا هذا معروفة، وكذلك علم الفلك، وأراد فرد من الناس أن يعرف من تلقاء نفسه أحجام الأجرام السماوية وأشكالها وأبعاد بعضها عن بعض لما أمكنه ذلك.

وهكذا يعطينا ابن رشد الكثير من الأمثلة في كتابه «فصل المقال» والتي يبين لنا من خلالها أن ديننا الحنيف يدعونا إلى التعرف على علوم من سبقونا. وإذا كان مجرد بعض الناس قد وقعوا في بعض الأخطاء نتيجة لاطلاعهم على كتب القدامي ومن بينها كتب المنطق والفلسفة فإن هذا يعد أمراً عارضاً لا نستطيع بناء عليه أن نمنع الناس من البحث في كتب القدامي، تماماً كما نمنع العطشان من شرب الماء البارد العذب حتى يموت، لأن قوماً شربوا منه فماتوا. إن الموت من الماء أمر عارض، أما الموت بسبب العطش فهو أمر أكيد. وينبغى أن نعتقد أن النظر البرهانى لا يؤدى إلى مخالفة ما ورد بالشرع، إذ إن الحق لا يضاد الحق بل يوافقه.. إننا يجب علينا البحث في علوم القدامي وأن ننظر فيما قالوه، فإن كان كله صواباً قبلناه منهم، وإن كان فيه ما ليس بصواب نبهنا عليه.

ويدعونا ابن رشد إلى التأويل، كما يشير إلى قواعد هذا التأويل، ويبيّن لنا أن الفقيه إذا كان يفعل ذلك، أى: يقوم بالتأويل في كثير من الأحكام الشرعية، فإن صاحب العلم بالبرهان يجب عليه اللجوء إلى التأويل. يقول ابن رشد مؤكداً على هذا المعنى: «نحن نقطع قطعاً أن كل ما أدى إليه البرهان، وخالقه ظاهر

الشرع، أن ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربي. وهذه القضية لا يشك فيها مسلم ولا يرتاب بها مؤمن. وما أعظم ازدياد اليقين بها عند من زاول هذا المعنى وجربه، وقصد هذا القصد من الجمع بين المعمول (الفلسفة) والمنقول (الدين) بل نقول إنه ما من منطوق به في الشرع مخالف بظاهره لما أدى إليه البرهان... ولهذا أجمع المسلمون على أنه لا يجب حمل الفاظ الشرع كلها على ظاهرها، ولا خروجها كلها عن ظاهرها بالتأويل».

ويشير ابن رشد في كتابه «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال» إلى أنه من الضروري عدم إذاعة التأويلات على الجمهور الذي لا يعرف أسس البرهان وقواعد التأويل، وهذا يتفق مع تمييز ابن رشد بين الطريق الخطابي (الجمهور) والطريق الجدللي (المتكلمين) والطريق البرهани (الفلسفه).

وإذا كان الغزالى فى المشرق العربى قد جلأ إلى الهجوم على بعض الآراء التى قال بها الفلاسفة والتى تتعلق بموضوع قدم العالم وخلود النفس والعلم الإلهى، فإننا نجد ابن رشد حريصاً على أن يبين لنا أن المعنى الذى قصده الفلاسفة، غير ما قصده الغزالى حين روى آراءهم، وكان قصد ابن رشد من ذلك أن يبين لنا امكانية التوفيق بين الدين والفلسفة:

إن مقصود الشرع إنما هو تعلم العلم الحق والعمل الحق. والعلم الحق هو معرفة الله تعالى وسائر الموجودات على ما هي عليه وخاصة الشريعة، ومعرفة السعادة الأخروية والشقاء الآخرى. والعمل الحق هو الالتزام بالأفعال التي تفيد السعادة وتتجنب الأفعال التي تؤدى إلى الشقاء. والمعرفة بهذه الأفعال هي التي تسمى العلم العملى. وهذه تنقسم قسمين: أحدهما: أفعال ظاهرية بدنية، والعلم بهذه هو الذى يسمى الفقه. والقسم الثانى: أفعال نفسانية مثل الشكر والصبر وغير ذلك من الأفعال التى دعا إليها الشرع أو نهى عنها، والعلم بهذه هو الذى يسمى الزهد وعلوم الآخرة.

لقد ذكر ابن رشد هذه العلوم جميعاً، وذلك لكي يبين لنا أنه لا خلاف بين الدين والفلسفة، ولا تعارض بينهما، بل ينبغي التوفيق بينهما. إن الشرع إذا

كان يعلمنا العلم والعمل، فإننا نجد الفيلسوف يبحث في العلوم النظرية (العلم) والعلوم العملية أيضاً (العمل). إنها دعوة من جانب ابن رشد للتوفيق بين الحكمة (الفلسفة) والشريعة (الدين). إن الحكمة هي صاحبة الشريعة والأخت الرضيعة، وما المصطحبتان بالطبع المتحابتان بالجوهر والغريزة، وذلك ما يؤكده ابن رشد في آخر كتابه «فصل المقال».

والموقع أن ابن رشد إذا كان قد استفاد بعض الأفكار في مجال التوفيق بين الدين والفلسفة، من الفلسفه الذين سبقوه في المشرق العربي كالفارابي وابن سينا. وفي المغرب العربي، كابن طفيل، إلا أنه يمكن القول بأنه قدم لنا محاولة موضوعية متكاملة تتضمن العديد من الأفكار. هذه المحاولة هي التي جعلت لابن رشد مكانة خاصة وبارزة في مجال محاولات التوفيق بين الحكمة والشريعة، وبين الفلسفة والدين. ومن الواضح أن ابن رشد كان مستفيداً من دراساته الفقهية، ومن إقامته على تأليف الكتب والرسائل التي تبحث في المجالات الفقهية. إن كتاب «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال» يكشف عن عمق فكر فيلسوفنا الإسلامي ابن رشد وتأملاته الدقيقة. إنه كتاب يحتل مكانة بارزة بين المؤلفات الفلسفية والفقهية وخاصة في مجال التوفيق بين الدين والفلسفة.

وإذا تسألنا عن العلوم التي يمكنها الاستفادة حالياً من هذا الكتاب المهم والممتاز، فإننا نجد الكثير من العلوم، من بينها:

(١) علم أصول الفقه.

(٢) فلسفة الدين.

(٣) علم المنطق، وخاصة في مجال التمييز بين الأدلة البرهانية، والأدلة الجدلية، والأدلة الخطابية، والتفرقة بينها وبين الأدلة التي لا تسعى إلى اليقين، بل هدفها المغالطة.

لقد قدم لنا فيلسوفنا إنجازاً فكرياً ممتازاً.. قدم لنا ثمرة فكرية ناضجة.





## **الملحق الخامس**

خطابات ودراسات خاصة بهرجان ابن رشد بالجزائر في مناسبة مرور ثمانية قرون هجرية على وفاته.

ويتضمن هذا الملحق:

- ١ - الإعداد للمهرجان.
- ٢ - كتيب تعريفى عن ابن رشد. إعداد: د. عاطف العراقي، ومراجعة: د. زكى نجيب محمود، ود. ناصر الدين الأسد.
- ٣ - ملخص بحثى بالمهرجان.
- ٤ - توصيات المهرجان - إعداد المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم.



(١)

---

الإعداد للمهرجان  
اجتماعات بمقر المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم بالقاهرة

---



لما كانت المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم تسعى بكل طاقتها لإبراز مكانة الفكر الفلسفى العربى فى تاريخ الفكر الإنسانى العالمى وتدعيم الروابط بين الفكر العربى المعاصر وتراثه العميق والكشف عن العناصر الإيجابية والمهمة فى الحياة العقلية للأمة العربية خلال عصورها المتلاحقة، فإنها قد عزمت على إقامة مهرجان ثقافى علمى فلسفى عن هذا الفيلسوف العربى الإسلامى أبي الوليد محمد بن رشد بمناسبة مرور ثمانية قرون هجرية على وفاة هذا الفيلسوف الذى يعد من أرفع قمم الفكر الإنسانى عامة والفكر الإسلامى العربى خاصة. وهو بذلك جدير بأن يقام فى ذكراه مهرجان ثقافى عالمى يليق بمكانته العربية والعالمية ويليق كذلك بمكانة الأمة العربية، وسيكون مقر المؤتمر مدينة الجزائر، فى شهر أكتوبر عام ١٩٧٧.

وستحرص المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم على أن يتحقق المهرجان أهدافه العربية والإسلامية والدولية من إبراز مكانة الفكر العربى الإسلامى وأثره فى تاريخ الفكر الإنسانى العالمى، وذلك من خلال التعريف عالمياً بهذا المهرجان الثقافى الكبير والإعلام عنه لدى الهيئات العلمية المعنية فى أنحاء العالم.

وستدعى لحضور هذا المؤتمر الدول العربية والهيئات العلمية فى الوطن العربى، كما تدعى إلى الاشتراك فيه الدول الإسلامية غير العربية والدوائر المهمة بالدراسات الفلسفية والتاريخية، كما تدعى إليه أيضاً الهيئات الثقافية والعلمية الدولية والأجنبية المعنية بالدراسات العربية، فضلاً عن دعوة أعلام الفكر العربى والعالمى للمشاركة فى هذا المهرجان بالبحوث والدراسات عن الفيلسوف العربى ابن رشد، ودعوة عدد منهم لحضور المهرجان.

ونود أن نشير إلى أن القيمة الثقافية والعلمية لهذا المهرجان تمثل - فضلاً عما سبق ذكره - فى إصدار مجلد عن مؤلفات هذا الفيلسوف العربى، سواء المنشورة

منها أو المخطوطة، ويحتوى هذا المجلد على دراسة ببليوجرافية وتاريخية لهذه المؤلفات المنشورة وغير المنشورة، ودراسة عن ابن رشد في المراجع العربية والفارسية والتركية.

كما تمثل قيمة المؤخر أيضًا في إصدار مجلد يضم البحوث والدراسات التي تعددت مجموعه من العلماء والدارسين والباحثين أو التي تقدمها الهيئات والمؤسسات المشاركة في المهرجان.

أما عن البحوث والدراسات التي تقدم للمهرجان، فإن المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم تقترب الخطوط العريضة التالية لهذه البحوث والدراسات على النحو التالي:

**الباب الأول: ابن رشد تاريخياً.**

(عصره - حياته - مصادر تكوينه الثقافي والفكري).

**الباب الثاني: مؤلفاته وشروحه.**

**الباب الثالث: فلسفته.**

**الباب الرابع: أثره في الثقافات الأخرى.**





النَّظَفَةُ الْعَرَبِيَّةُ لِلْتَّدْبِيرِ وَالشَّفَاقَةِ عَلَى الْعَالَمِ

حضره الأستاذ الأفضل الدكتور عاطف العراقي

يهنئني أن أدعوك إلى اجتماع اللجنة التحضيرية لمهرجان ابن رشد  
بحضور مندوبين وزارة الإعلام والثلاثة في الجزائر وذلك مساء يوم الاثنين  
١٣ / ٥ / ١٩٢٦ على الساعة السادسة والنصف بقاعة المنظمة مكتب الدكتور  
ناصر الدين الأسد .

وتحلوا بهدوء باائق الاحترام والتقدير

مدبر إدارة الشّابة  
(الدكتور صالح خوري)

١٣ / ٤ / ١٩٢٦





المنظمة العربية للمعايرة والجودة أفراد العالم

السيد الأستاذ الدكتور عاطف العراقي

تحية طيبة وسعد

يسريني أن أعرب لكم عن تقدير المنظمة وشكرها لكم تعاونكم مع إدارة الثقافة في الإعداد لمهرجان ابن رشد بالمشاركة في أعمال اللجنة التحضيرية لمهرجان وأشرف بالإشارة إلى ما انتهى إليه رأي اللجنة بشأن مشاركتكم في إعداد الكتيب التعريفي الذي سيرافق بالدعوات التي توجهها المنظمة للباحثين والدارسين والهيئات المشاركة في أعمال المهرجان .  
لذا أرجو التفضل بالاتصال بالسيد الأستاذ الدكتور زكي نجيب محمود للتعاون مع سيادته في وضع تصمُّع أوليًّا لهذا الكتيب ومحوياته ، تمهد لإعداده في أقرب وقت ممكن .

وتقضوا بقبول فائق الاحترام .

١٩٧٦ / ٥ / ١٦

مدير إدارة الثقافة

(الدكتور صالح خرقى)



## **مهرجان ابن رشد**

انطلاقاً من أن المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم تعمل ضمن أهدافها العامة في خدمة الثقافة العربية على إبراز مكانة الفكر العربي الإسلامي في تاريخ الفكر الإنساني، وتسعى إلى تدعيم الروابط بين الفكر المعاصر وتراثه العريق، والكشف عن العناصر الإيجابية في الحياة العقلية للأمة العربية إبان عصورها المتلاحقة.

وبمناسبة مرور ثمانية قرون هجرية على وفاة الفيلسوف العربي أبي الوليد محمد بن رشد الذي يعد من أرفع قمم الفكر الإنساني عامة والفكر الإسلامي العربي خاصة وهو بذلك جدير بأن يقام في ذكراه مهرجان ثقافي عالمي يليق بمكانة العربية والعالمية ويليق كذلك بمكانة الأمة العربية.

فقد قرر المؤتمر العام للمنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم في دورته الرابعة (١٩٧٦م) أن تقوم المنظمة (إدارة الثقافة) خلال النصف الثاني من عام (١٩٧٧م) بإقامة مهرجان ثقافي عن ابن رشد تدعى إليه الدول العربية والهيئات العلمية في الوطن العربي، كما تدعى إلى المشاركة فيه الدول الإسلامية غير العربية والمراكز المعنية بالدراسات الفلسفية والتاريخية فيها، كما تدعى إليه أيضاً الهيئات الثقافية والعلمية الدولية والأجنبية المعنية بالدراسات العربية، فضلاً عن دعوة أعلام الفكر العربي وال العالمي المعاصر للمشاركة في هذا المهرجان بالبحوث والدراسات عن ابن رشد ودعوة عدد منهم لحضور المهرجان.

وتتمثل القيمة الثقافية والعلمية لهذا المهرجان في إصدار مجلد عن مؤلفات ابن رشد المنشورة والمخطوطة، يحتوى على دراسة ببليوجرافية وتاريخية لهذه

المؤلفات، ويعهد بإعدادها إلى أحد الأساتذة المتخصصين الذين سبق لهم التمرس بمثل هذا الموضوع، على أن يصدر هذا المجلد قبل بدء المهرجان.

وذلك فضلاً عن إصدار مجلد يضم البحوث والدراسات التي تعدّها مجموعة من العلماء والباحثين بتكليف من المنظمة أو التي تقدمها الهيئات والمؤسسات المشاركة في المهرجان.

ويقتضى الإعداد لهذا المهرجان تشكيل لجنة تحضيرية يكون من مهامها:

- ١ - وضع الإطار العام للمهرجان.
- ٢ - اختيار الهيئات والماراكز التي تدعى إليه.
- ٣ - تحديد البحوث والدراسات التي تقدم إليه.
- ٤ - اقتراح الباحثين الذين يكلفون بإعداد هذه البحوث والدراسات.
- ٥ - اقتراح أعضاء اللجنة الفنية للمهرجان.

كما يقتضي الإعداد لهذا المهرجان أيضاً تشكيل لجتين محدودتين على النحو التالي :

أ - اللجنة الفنية للمهرجان، وتشكل - باقتراح من اللجنة التحضيرية - من عدد محدود من الأساتذة المتخصصين، وتتولى تجميع البحوث والدراسات، والتنسيق بينها، ومراجعتها، والإشراف على ترجمتها - إذا كانت بغير اللغة العربية - قبل المهرجان، والإشراف على إصدار كتاب المهرجان.

ب - اللجنة التنظيمية للمهرجان، وتشكل بالتشاور بين المنظمة وجهات الاختصاص في الدولة المضيفة للمهرجان، من ممثلين عن المنظمة وحكومة الدولة المضيفة، وتتولى هذه اللجنة اقتراح الجوانب التنظيمية لإقامة المهرجان ومتابعة تنفيذها واستكمال جوانبها قبل المهرجان وأثناءه.



## **السيد الأستاذ الدكتور عاطف العراقي**

تحية طيبة، وبعد.

فإن المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم في سعيها لإبراز مكانة الفكر العربي والإسلامي في تاريخ الفكر الإنساني، وتدعم الروابط بين الفكر العربي المعاصر وتراثه العريق، والكشف عن العناصر الإيجابية في الحياة العقلية للأمة العربية إبان عصورها المتلاحقة، قد أدرجت ضمن برامج إدارة الثقافة بالمنظمة لعامي ١٩٧٦ و ١٩٧٧ إقامة مهرجان ثقافي عن الفيلسوف العربي أبي الوليد محمد ابن رشد بمناسبة مرور ثمانية قرون هجرية على وفاته، وذلك بمدينة الجزائر خلال النصف الثاني من عام ١٩٧٧م، على أن تدعى إليه الدول العربية والهيئات العلمية في الوطن العربي، كما تدعى إلى المشاركة فيه الدول الإسلامية غير العربية والماراكز المعنية بالدراسات الفلسفية والتاريخية، كما تدعى إليه أيضاً الهيئات الثقافية والعلمية الدولية والأجنبية المعنية بالدراسات العربية، فضلاً عن دعوة أعلام الفكر العربي والعالمي للمشاركة في هذا المهرجان بالبحوث والدراسات عن ابن رشد، ودعوة عدد منهم لحضور المهرجان.

وأشرف بإبلاغكم أن خطة المنظمة في الإعداد لإقامة هذا المهرجان تقتضي البدء بتشكيل لجنة تحضيرية من بعض الأساتذة المتخصصين يكون من مهامها:

- ١ - وضع الإطار العام للمهرجان.
- ٢ - اختيار الهيئات والماراكز التي تدعى إليه.
- ٣ - تحديد البحوث والدراسات التي تقدم إليه.
- ٤ - اقتراح الباحثين الذين يكلفون إعداد هذه البحوث والدراسات.
- ٥ - اقتراح أعضاء اللجنة الفنية للمهرجان.

وإنه لشرف لي أن أدعوكم إلى اجتماع تمهيدى للجنة التحضيرية للمهرجان فى الساعة الخامسة والنصف من مساء السبت ٢٨/٢/١٩٧٦م وذلك بمقر المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم (١٠٩ شارع التحرير - ميدان الدقى - الدور الرابع).

كما أتشرف بأن أرفق لسيادتكم نبذة تتضمن قرار المؤتمر العام للمنظمة بشأن إقامة هذا المهرجان، باعتبارها منطلقاً أولياً لعمل اللجنة التحضيرية.

ولأنى إذ يحدونى عظيم الأمل فى استجابتكم الكريمة لهذه الدعوة ليسرى أن أعرب لكم عن تقدير المنظمة وشكرها لتعاونكم الم Leone معها فى تنفيذ برامجها الثقافية فى خدمة الأهداف السامية للأمة العربية.

وتفضلاً بقبول وافر التحية والتقدير، ، ،

فى ٢٣/٢/١٩٧٦م

المدير العام المساعد

(الدكتور ناصر الدين الأسد)

**تقرير  
عن الاجتماع التمهيدي  
للجنة التحضيرية لمهرجان ابن رشد**  
(م ١٩٧٦/٢/٢٨)

بناء على دعوة السيد المدير العام المساعد المشرف على إدارة الثقافة، وحرصاً على وضع الخطة التنفيذية للإعداد لمهرجان ابن رشد، المقرر إقامته - ضمن برامج إدارة الثقافة - في النصف الثاني من عام ١٩٧٧ م، في ضوء تصور متكملاً للمهرجان والخطوات اللاحقة لهذا الإعداد علمياً وإدارياً وتنظيمياً:

عقدت اللجنة التحضيرية للمهرجان اجتماعاً تمهيدياً في الساعة الخامسة والنصف من مساء السبت ١٩٧٦/٢/٢٨ بمقر المنظمة، حضره من أعضاء اللجنة السادة:

- الأستاذ الدكتور إبراهيم بيومى مذكر.
- الأستاذ الدكتور الأب جورج قنواتى.
- الأستاذ الدكتور عاطف العراقي.

(وقد اعتذر عن عدم حضور هذا الاجتماع الأستاذان: الدكتور زكي نجيب محمود، والدكتور عبد العزيز الأهوانى).

وعن المنظمة السادة:

- الأستاذ الدكتور ناصر الدين الأسد - المدير العام المساعد للمنظمة

- الأستاذ بدر الدين أبو غازى
- مستشار المنظمة للشئون الثقافية .
- مدير إدارة الثقافة .
- الأستاذ الدكتور صالح خرفى
- السكرتير الثالث بإدارة الثقافة .
- الأستاذ على ذو الفقار شاكر

وقد بدأ الاجتماع بكلمة للسيد الأستاذ الدكتور ناصر الدين الأسد المدير العام المساعد للمنظمة رحب فيها بالسادة أعضاء اللجنة وعبر فيها عن شكر المنظمة لكرم استجابتهم للدعوة لهذا الاجتماع وحسن تعاونهم مع المنظمة في تنفيذ برامجها الثقافية ، وقد أوضح سيادته في كلمته الإطار العام لقرار المؤتمر العام للمنظمة بإقامة مهرجان ثقافي خلال النصف الثاني من عام ١٩٧٧ بالجزائر عن الفيلسوف العربي ابن رشد بمناسبة مرور ثمانية قرون هجرية على وفاته ، وذلك انطلاقاً من عمل المنظمة في خدمة الثقافة العربية على إبراز مكانة الفكر العربي الإسلامي في تاريخ الفكر الإنساني ، وسعيها إلى تدعيم الروابط بين الفكر العربي المعاصر وتراثه العريق والكشف عن العناصر الإيجابية في الحياة العقلية للأمة العربية إبان عصورها المتلاحقة .

كما أوضح سيادته أيضاً الجوانب المختلفة للقيمة الثقافية والعلمية لهذا المهرجان وفقاً لما جاء في قرار المؤتمر العام والخطوط العريضة التي تضمنها القرار حول الإعداد للمهرجان بحيث توافر له في المراحل التحضيرية كل أسباب النجاح في تحقيق الهدف من إقامته على المستويين العربي والعالمي .

وأتبع سيادته ذلك ببيان لمهام اللجنة التحضيرية التي تمثل في النقاط التالية :

- ١ - وضع الإطار العام للمهرجان.
- ٢ - اختيار الهيئات والمراكز التي تدعى إليه.
- ٣ - تحديد البحوث والدراسات التي تقدم إليه.
- ٤ - اقتراح الباحثين الذين يكلفون إعداد هذه البحوث والدراسات.
- ٥ - اقتراح أعضاء اللجنة الفنية للمهرجان.

وختتم سعادته كلمته بتوضيع موجز لدور اللجتين الفنية والتنظيمية المقرر تشكيلهما والمنوطة بهما المهام الموضحة في برنامج إقامة المهرجان الذي أقره المؤتمر العام للمنظمة.

وقد بدأت اللجنة أعمالها عقب ذلك باختيار الأستاذ الدكتور إبراهيم بيومي مدكور رئيس مجمع اللغة العربية بالقاهرة رئيساً للجنة التحضيرية لمهرجان ابن رشد.

وتحدث سعادته معتبراً عن تقدير المشغلين بالفكر العربي لجهود المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم في خدمة الحياة الثقافية والفكريّة للأمة العربية ودورها على الصعيدين العربي والدولي في تنمية تطور الثقافة العربية والتعرّف بها عالمياً بإقامة مثل هذا المهرجان المقرر عن الفيلسوف العربي ابن رشد الذي يعد من أرفع قمم الفكر الإنساني عامة والفكر الإسلامي العربي خاصة، مشيراً في ذلك إلى ضرورة تمثيل التجارب العربية العالمية في إقامة هذه المهرجانات العلمية والثقافية حول الرجال الذين كانت لهم مكانة رفيعة كمكانة ابن رشد في تطور الفكر الإنساني، مثلاً لذلك بمهرجان ابن سينا والغزالى على المستوى العربي ومهرجان البيروني على المستوى العالمي.

وقد انتهت اللجنة في اجتماعها هذا إلى وضع الخطوط الأولية العريضة للمهرجان على الصورة المرفقة.

كما اقترحت اللجنة عقد اجتماعات دورية لها للدراسة بقية الموضوعات المتعلقة بالإعداد للمهرجان، وأن تعمل المنظمة - بعد المراحل التمهيدية من عمل اللجنة - على أن تمثل الحكومة الجزائرية في اللجنة التحضيرية حرصاً على التنسيق مع الجهات المسئولة فيها حول تفاصيل الإعداد للمهرجان وتنظيمه.



## **خطوط عريضة لمهرجان ابن رشد**

### **أولاً - الإطار العام للمهرجان :**

- ١ - الحرص على أن يحقق المهرجان أهدافه العربية والإسلامية والدولية من إبراز مكانة الفكر العربي الإسلامي وأثره في تاريخ الفكر الإنساني من خلال التعريف عالمياً بهذا المهرجان الثقافي الكبير والإعلام عنه لدى الهيئات العلمية المعنية في أنحاء العالم الإسلامي وأرجاء العالم من ناحية، والعناية بالكشف عن الجوانب الإيجابية في التراث العربي التي تغنى الحياة الفكرية العربية المعاصرة وتدعيم تطورها بتحقيق انتماها إلى الأصيل والعميق من تاريخها العريق من ناحية أخرى .
- ٢ - أن تعمل المنظمة على توسيع دائرة من تدعوهم من أعلام الفكر العربي والإسلامي والعالمي إلى المشاركة في المهرجان بحيث تشمل أكبر عدد من المشتغلين في العالم بالدراسات الفلسفية وتاريخ الفلسفة تقديرًا لمكانة ابن رشد الرفيعة وأثره الكبير في تطور عدد من المذاهب الفلسفية لجمعيات فكرية متعددة في أنحاء العالم وبخاصة المذاهب الفلسفية في العالمين الإسلامي والأوربي .
- ٣ - أن تقوم المنظمة - بقصد تحقيق الصدى العالمي المرجو لهذا المهرجان - بإعداد كتيب تعريفي عن المهرجان باللغات العربية، والإنجليزية، والفرنسية، والإسبانية، وإرساله إلى مختلف الدول والهيئات والعلماء المدعوين إلى المشاركة في المهرجان .
- ٤ - أن تعمل المنظمة بالتشاور مع الجهات المسئولة في حكومة الجمهورية

الجزائرية الديمقراطية الشعبية على تحديد موعد إقامة المهرجان في شهر أكتوبر (تشرين الثاني) من عام ١٩٧٧ م.

٥ - أن توفر المنظمة - بالتشاور مع الجهات الجزائرية المسئولة - للنحوت العامة في المهرجان ترجمة فورية بين اللغة العربية ولغة أجنبية أو أكثر.

٦ - أن يراعى في تنظيم المهرجان انقسامه إلى شقين أساسين: الأول هو الندوت العامة التي تشمل إلقاء بعض البحوث والدراسات أو موجز لها ثم التعليق عليها وذلك بحضور أعضاء المهرجان وضيوفه كافة، والثاني هو حلقات البحث المتفرعة من المشاركين في المهرجان والتي تخصص لكل منها موضوعات محددة داخل الإطار العام للبحوث والدراسات المقدمة من الهيئات والعلماء وذلك فضلاً عن حفل الافتتاح والختام اللذين يخصصان لكلمات الوفود الرسمية للدول والهيئات المدعوة.

#### ثانياً - الهيئات والمراكز التي تدعى إلى المهرجان:

١ - أن تدعى من الوطن العربي - فضلاً عن الدول والحكومات العربية - الهيئات التالية:

أ - الجامعات العربية، واتحاد الجامعات العربية.

ب - المجامع العربية، واتحادها.

ج - المجالس العليا للآداب والفنون.

د - مجمع البحوث الإسلامية.

٢ - أن تدعى من العالم الإسلامي في آسيا وإفريقيا حكومات الدول الآتية: تركيا - إيران - الهند - الباكستان - بنجلاديش - أفغانستان - إندونيسيا - ماليزيا. ونيجيريا - تشاد - مالي - النيجر - السنغال.

٣ - أن توجه الدعوة إلى حكومة إسبانيا ومحافظ مدينة قرطبة وجامعة برشلونة ومدريد، وذلك نظراً لما تبديه الحكومة الإسبانية من اهتمام بدراسة

ابن رشد وتكريمه، وللعلاقة التاريخية بين التراث العربي في الأندلس وإسبانيا المعاصرة.

٤ - أن تدعو المنظمة عدداً من أعلام الفكر العربي والعالمي من المشغلين بتاريخ الفلسفة عامة وفلسفة ابن رشد وفكره خاصة.

٥ - أن توجه المنظمة الدعوة للمشاركة في المهرجان إلى الجامعات والهيئات والمراكز العلمية العالمية المعنية بالدراسات الشرقية في مختلف أنحاء العالم.

### ثالثاً - البحوث والدراسات التي تقدم للمهرجان:

تقترن الخطوط العريضة التالية للبحوث والدراسات التي تقدم للمهرجان:

- الباب الأول: ابن رشد تاريخياً:

(عصره - حياته - مصادر تكوينه الثقافي والفكري).

- الباب الثاني: مؤلفات ابن رشد:

(كتبه - شروحها - ترجماتها - التعليقات عليها - أثراها).

- الباب الثالث: فلسفة ابن رشد وأفكاره وأراؤه:

(المنطق - الطبيعيات - الإلهيات - الفلسفة والدين - الأدب .

الفقه - الطب - السياسة - الأخلاق).

- الباب الرابع: أثر ابن رشد في الثقافات الأخرى:

(العبرية - اللاتينية - الأوربية في عصر النهضة - الفكر الحديث

والمعاصر).

وذلك فضلاً عن الدراسة البيبليوجرافية والتاريخية لمؤلفات ابن رشد المنشورة والمخطوطة، ودراسة عن ابن رشد في المراجع العربية والفارسية والتركية.



**تقرير  
عن اجتماع اللجنة التحضيرية لمهرجان  
ابن رشد (الاجتماع الثاني)  
(م ١٩٧٦/٥/٣)**

بناء على ما تقرر في الاجتماع التمهيدي للجنة التحضيرية لمهرجان ابن رشد،  
اجتمعت اللجنة في الساعة السادسة والنصف من مساء الاثنين ١٩٧٦/٥/٣ م في  
مقر المنظمة بالقاهرة، برئاسة الأستاذ الدكتور إبراهيم بيومي مذكور.

وحضره من أعضاء اللجنة السادة:

- ١ - الأستاذ الدكتور ركي نجيب محمود.
- ٢ - الأستاذ الدكتور عاطف العراقي.

(واعذر عن عدم الحضور الأستاذان الدكتور عبد العزيز الأهوانى، والدكتور الأب جورج قنواتى لسفرهما إلى الخارج).

وحضر عن الدولة المضيفة للمهرجان:

السيد الأستاذ يوسف خوجة مدير الإدارة العامة بوزارة الإعلام والثقافة  
بجمهورية الجزائر الديمقراطية الشعبية

وعن المنظمة السادة:

الأستاذ الدكتور صالح خرفى مدير إدارة الثقافة

الأستاذ بدر الدين أبو غارى

## **خبرير البرامج الثقافية بالمنظمة**

الأستاذ إسماعيل العادلي

الملاحق الأولى بإدارة الثقافة

وقد بدأ الاجتماع بكلمة من الأستاذ الدكتور صالح خرفى مدير إدارة الثقافة، رحب فيها بالأساتذة أعضاء اللجنة، وشكر لهم تفضيلهم بالاستجابة للدعوة إلى هذا الاجتماع، كما رحب سيادته ترحيباً خاصاً بالسيد الأستاذ يوسف خوجة مندوب وزارة الثقافة الجزائرية، الذى حرص على المشاركة فى أعمال هذه اللجنة على الرغم من مشاغله الكثيرة، ووجه كلمة شكر للدكتور أحمد طالب الإبراهيمى وزير الإعلام والثقافة لتفضيله بإيفاد مدير الإدارة العامة بوزارته.

وتحدد الأستاذ الدكتور إبراهيم بيومى مذكور رئيس اللجنة التحضيرية، فشكر للسادة الأعضاء تفضيلهم بالحضور، وكرر سعادته الترحيب بالسيد مندوب وزارة الثقافة الجزائرية ووجه بدوره كلمة شكر للسيد وزير الإعلام والثقافة الجزائري، ثم أشار سعادته إلى رسالة وصلته من الأستاذ الدكتور الأب جورج قنواتي، تفيد بأنه ماض في إعداد الدراسة البيليوجرافية التي عهد إليه القيام بها.

وانتقل الاجتماع بعد ذلك إلى استعراض ما أنجزته اللجنة التحضيرية في اجتماعها التمهيدي، وكان من بين ما جرى النقاش حوله مع السيد مندوب وزارة الثقافة المغربية ما يلي:

## **١- الترجمة الفورية بين اللغة العربية واللغات الأجنبية لذوات المهرجان:**

استقر الرأي على أن تقتصر الترجمة على حفل الافتتاح والختام، اعتماداً على أن معظم المشاركين في أعمال المهرجان، سيكونون إما عرباً وإما من المستشرقين الذين يستطيعون المتابعة للغة العربية.

## ٢ - عدد المشاركين في المهرجان:

أبدى السيد مندوب وزارة الثقافة الجزائرية تصوّره لعدد المشاركين في أعمال المهرجان فقال إن وزارة الثقافة الجزائرية على استعداد لأن تستضيف حوالي ٦٥

ضيقاً، خلال انعقاد المهرجان، ولكن السادة أعضاء اللجنة أعربوا عن اعتقادهم بأن الحاضرين في هذا المهرجان الذي يجب أن يكون مظاهرة علمية وفكرية لإحياء تراث مفكر عربي في مستوى ابن رشد، لن يقلوا عن ٢٠٠، وعلى هذا فقد رأت اللجنة ترك المسألة لإعادة البحث مع الجهات المسئولة في الحكومة الجزائرية في ضوء الاحتمالات التالية:

- أ - أن تأتي الوفود الرسمية من الجامعات والهيئات والماركز العلمية على نفقتها، وأن تقتصر الاستضافة على من يدعون لأشخاصهم.
- ب - أن يتتصر الاحتفال بذكرى ابن رشد على لقاء علمي محدود يبحث فيه فكر ابن رشد.
- ج - أن يتخذ المهرجان طابعاً عريانياً إسلامياً ولا يدعى إليه أساتذة من الجامعات الأوربية وغيرها.

وقد أشار الأستاذ الدكتور رئيس اللجنة التحضيرية إلى أن المهرجان يمكن أن ينتهي من أعماله في خلال أسبوع واحد، تتضمن خمسة أيام عمل كامل. وهي مدة كافية لإنجاز أعمال المهرجان.

وقد أعرب السيد مندوب وزارة الثقافة الجزائرية عن رغبة وزارته في الاحتفاظ لها بحق النظر في قائمة المستشرين الذين سيدعون لحضور المهرجان.

وانتقل الاجتماع بعد ذلك إلى إعادة النظر في الخطوط العريضة للبحوث والدراسات التي تقدم للمهرجان، ورغبة من اللجنة في إبراز القيمة الفكرية لابن رشد، كحلقة من الحلقات المتصلة للفكر العربي الإسلامي، وكرافد أصيل في تيار هذا الفكر، فقد اقترح تعديل الباب الرابع ليصبح على الصورة التالية:

- الباب الرابع: أثر ابن رشد في الثقافات المختلفة:

- أ - أثره في الفكر الإسلامي.
- ب - أثره في الثقافة العبرية.

جـ- أثره في الثقافة اللاتينية .

دـ- أثره في الفكر الأوروبي في عصر النهضة .

هـ- أثره في الفكر الحديث والمعاصر .

وانتهى الاجتماع في الساعة الثامنة والنصف على أن تعود اللجنة إلى الانعقاد في الساعة الخامسة والنصف من بعد ظهر الثلاثاء ٤/٥/١٩٧٦م ، لتباحث النقاط التالية :

١ - تحديد مهام اللجنة الفنية للمهرجان ، والنظر في تشكيلها .

٢ - وضع قائمة بأسماء الأساتذة الذين سيدعون لأشخاصهم للمشاركة في أعمال المهرجان .

٣ - النظر في تحقيق أثر من الآثار الفكرية لابن رشد ، أو إعادة نشر عمل من الأعمال التي سبق نشرها . وذلك بالإضافة إلى ما سبق اقتراحه من إعداد دراسة بيلوجرافية وتاريخية لأعمال ابن رشد المنشورة والمخطوطة .

٤ - بحث الأصول في تكليف الباحثين دراسة موضوعات محددة في فكر ابن رشد ، أو ترك الحرية الكاملة لهم في اختيار موضوعات بحوثهم .



(Γ)

---

**كتاب تعريف عن ابن رشد في مناسبة مهرجان الجزائر**

---





الهيئة العامة للكتاب والعلوم  
ادارة الشعافنة



# مُهْنَجَانِ أَبْنِ زَنْزَنَةٍ

## الذكر المأمورية الثامنة لوفاته



الدليل

الجزءان  
شحادي الواقف  
أبريل / ليبسات ١٩٧٨ م ١٣٩٨





أعني بالحكمة:

"النظر في الأشياء  
بحسب ماقتضي  
طبيعة البرهان"  
ابن رشد



## **مهرجان ابن رشد بالجزائر، الدليل<sup>(\*)</sup>**

إن قيام المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، وإنشاءها وفقاً لميثاق الوحدة الثقافية العربية، يتضمن تكليفاً واضحاً من الأمة العربية لهذه المنظمة بأن تعمل على إبراز مكانة الفكر العربي الإسلامي في تاريخ الفكر الإنساني، وأن تسعى إلى إبراز الوسائل المتصلة بين الفكر العربي المعاصر وتراثه العريق، وتكتشف عن معالم الأصالة والتجديد في هذا التراث على مر العصور.

وقد اختطت المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم - في سبيل تحقيق هذا الهدف والوفاء لهذا التكليف - خططاً متعددة، وسلكت سبلاً متنوعة، منها: تضمين برامجها الثقافية برنامجاً مستمراً يتوالى تنفيذه في الدورات المتعاقبة للاحتفال المناسبات والأحداث الثقافية التاريخية.

وتاريخ الأمة العربية الثقافي والفكري من العراقة والامتداد بحيث يستدعي - كل عام - عديداً من المناسبات التي يليق الاحتفال بها، كما أن الحركة الفكرية المعاصرة للأمة العربية في سعيها لتحقيق مكانتها الحضارية تحدث - كل عام - جديداً جديراً بالاحتفاء والاحتفال.

ويسعد المنظمة أن تبدأ هذا البرنامج بإقامة مهرجان ثقافي بمناسبة مرور ثمانية قرون هجرية على وفاة المفكر الإسلامي والفيلسوف العربي أبي الوليد محمد ابن رشد.

---

(\*) قام بعمل هذا الدليل بتكليف من المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم: عاطف العراقي، وراجعه: الدكتور زكي لحبيب محمود، والدكتور ناصر الدين الأسد.

وابن رشد غنى عن التعريف، فهو من أرفع قمم الفكر الإنسانى عامة والفكر الإسلامي العربي خاصة، تمثلت فيه ظاهرتان جديرتان باهتمامنا المعاصر:

أولاًهما: أن ابن رشد قد اجتمعت لديه - من ناحية - نتائج فكر سابقيه من الفلاسفة سواء من الأوائل كأفلاطون وأرسطو، أو من فلاسفة الإسلام شرقاً وغرباً كالفارابي وابن سينا وابن باجه وابن طفيل، ومن ناحية أخرى امتدت آثاره الفكرية امتداداً عميقاً بعيد المدى فيما أتى بعده وخاصة فيمن حملوا مشعل الفكر إبان النهضة الحديثة. وهى آثار يمكن تلمسها وتتبعها حتى مشارف الجهد الفلسفية المعاصرة.

أما الظاهرة الثانية التي تمثلت في أعمال ابن رشد وفي حياته فهي تمجيده للعقل واتخاذه إياه أساساً ومنهجاً لكل نظر وتأمل، واعتماده البرهان العقلى دليلاً وحيداً إلى المعرفة اليقينية.

ولاشك أن الحركة الفكرية العربية المعاصرة ستفيذ من دراسة هاتين الظاهرتين الممثلتين في أعمال ابن رشد وفلسفته في تطلعها للمشاركة في الحرية الفكرية الإنسانية المعاصرة، وفي سعيها من أجل مستقبل أفضل للأمة العربية يعتمد المنهج العقلى طریقاً أساسياً للتقدم الحضارى والإنسانى.

وقد نال ابن رشد منزلة فكرية رفيعة في تاريخ الثقافة العربية وتبؤا مكانة سامية في تاريخ الفكر الإسلامي بفضل أعماله في مجالات الفقه وفلسفة الإلهيات وما اجتهد به في التوفيق بين الدين والفلسفة وفي التأويل وأحكام الشريعة، وذلك يجعله - بالإضافة إلى مكانته الفلسفية - يمثل منهجاً متميزاً في علوم الدين واجتهاداً عظيماً في الفقه عامة وفقه المالكية خاصة.

وإذا كان العرب والمسلمون قد عنووا بابن رشد فإن عناية بقية الثقافات العالمية وخاصة الأوربية به لم تكن أقل، بل لعلها - في بعض الجوانب - قد أولت أعماله الفلسفية وشروحه وتلخيصاته لكتب الأوائل من فلاسفة اليونان كثيراً من

العناية بحيث عَدَهُ بعض مؤرخي الفلسفة ودارسيها الإرهاص الفكري الأول للحركة الفلسفية الحديثة في أوروبا.

ولقد كان أبرز ما عرف العالم من ابن رشد جهده الفلسفى بالدرجة الأولى، ولكن ذلك لم يخف بقية معلم شخصية ابن رشد العلمية وجهوده فى مجالات متعددة: كالفقه، وعلم الكلام، والطب، والأدب، فقد أشرف معارفه على علوم وفنون كثيرة تناولتها أعماله وكتاباته.

وبالإضافة إلى مؤلفات ابن رشد فإن سيرته في ذاتها - بما تبوا من مناصب وما تعرض له من محن - مليئة بالمواقف الجديرة بالدراسة والتأمل، لما تدل عليه وتعبر عنه من التزام بالحقيقة وحدها والاستمساك بالبرهان العقلى وحده سبيلاً إليها.

ذلك فضلاً عن شأنه الكبير في تاريخ العلاقات الثقافية العالمية: لقد كان همزة وصل بين الفكر اليوناني والفكر اللاتيني، كما كان همزة وصل بين الفكر الإسلامي والفكر المسيحي.

وقد اتجهت الأنظار إلى ابن رشد في عناية منذ أوائل هذا القرن، فبذلت جهود في إحياء تراثه، وترجمت بعض كتبه إلى اللغات الأوربية الحديثة، كالفرنسية والإنجليزية والألمانية، وقامت حوله دراسات مختلفة أنصفه فيها من أنصفه، وأساء الحكم عليه من أساء.

ومع ذلك كله فإن ابن رشد لا يزال جديراً - سواء في الوطن العربي أو خارجه - بالعناية العلمية التي تتيح الاستفادة المثلث من رائعة فكره وبذل أعماله ومؤلفاته.

فما زال معظم كتبه والكثير من فتاواه ورسائله مخطوطاً لم ينشر. ولم تزل بعض كتبه التي ضاعت أصولها العربية حبيسة لغات غير لغته التي كتبت بها، وما زالت شروحه لكتب الأوائل يُنظر إلى عمله فيها نظراً قاصراً باعتبارها ترجم وتلخيصات دون التفات متكامل إلى منهجه في تفسيرها ونظريته النقدية الثاقبة لبعض ما فيها.

ولعل في هذا المهرجان الذي تقيمه المنظمة، وبجهود المشاركين فيه، ما يتبع الفرصة لدراسة مختلف جوانب فلسفة ابن رشد وأعماله، ولوضع الأسس للاستفادة من تراثه الآخر، لا باعتباره فلسفياً وفقيهاً عربياً وإسلامياً فحسب، ولكن باعتباره - في المقام الأول - حلقة مضيئة في تاريخ الفكر البشري والثقافة الإنسانية.

وإذ تقيم المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم مهرجان ابن رشد في ربوع الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية، بالتعاون مع وزارة الإعلام والثقافة فيها، خلال شهر أكتوبر (تشرين الأول) عام ١٩٧٧م، فإنه ليسعدنا أن تدعوا إليه الدول العربية والهيئات العلمية في الوطن العربي، وبعض الدول الإسلامية والمراكز المعنية بالدراسات الفلسفية والتاريخية فيها، بالإضافة إلى بعض الهيئات الثقافية والعلمية الدولية والأجنبية المعنية بالدراسات العربية، وأعلام الفكر العربي والعالمي المعاصر.

وتتمثل القيمة الثقافية والعلمية لهذا المهرجان في إصدار كتاب عن مؤلفات ابن رشد المنشورة والمخطوطة، يحتوى على دراسة بيلوجرافية وتاريخية لهذه المؤلفات يصدر قبل عقد المهرجان، كما تمثل أيضاً في المجلد الذي ستتصدره المنظمة بُعد المهرجان متضمناً البحوث والدراسات التي ستقدم له من الهيئات العلمية والعلماء المشتركين فيه.

وفيما يتعلق بالبحوث والدراسات التي تقدم للمهرجان فإن المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم تقترح الخطوط الرئيسية التالية مجالاً للبحث والدراسة:

#### **الباب الأول: ابن رشد تاريخياً:**

(عصره - حياته - مصادر تكوينه الثقافي والفكري).

#### **الباب الثاني: مؤلفات ابن رشد:**

(كتبه - شروحها - ترجماتها - التعليقات عليها - أثراها).

### **الباب الثالث: فلسفة ابن رشد وأفكاره وأراؤه:**

(المنطق - الطبيعيات - الإلهيات - الفلسفة والدين - الأدب - النقد - الطب - السياسة - الأخلاق).

### **الباب الرابع: أثر ابن رشد في الثقافات المختلفة:**

- (أ) الفكر الإسلامي.
- (ب) الثقافة العبرية.
- (ج) الثقافة اللاتينية.
- (د) الفكر الأوروبي في عصر النهضة.
- (هـ) الفكر الحديث والمعاصر.

وسيراعى فى تنظيم المهرجان انقسامه إلى شقين أساسين: الأول هو الندوات العامة التى تشمل إلقاء بعض البحوث والدراسات أو موجز لها ثم التعليق عليها، وذلك بحضور أعضاء المهرجان وضيوفه كافة. والثانى هو حلقات البحث المتفرعة عن المشاركين فى المهرجان والتى تخصص كل حلقة منها لموضوعات محددة ومناقشتها داخل الإطار العام للبحوث والدراسات المقترحة للمهرجان.

وذلك فضلاً عن حفل الافتتاح والختام اللذين سيشتملان - فيما يشتملان - كلمات بعض الوفود الرسمية للدول والهيئات المدعوة، وفق برنامج يوضع لذلك. ولسوف تعمل المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم من جانبها، وبالتعاون مع الجهات المسئولة فى حكومة الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية، على توفير الأسباب التنظيمية والفنية الكافية بأن يحقق مهرجان ابن رشد أهدافه العربية والإسلامية والعالمية فى إبراز مكانة الفكر العربى الإسلامى وأثره فى تاريخ الفكر الإنسانى والكشف عن الجوانب الإيجابية فى التراث العربى الذى تغنى الحياة الفكرية العربية المعاصرة وتدعيم تطورها بتحقيق انتماصها إلى الأصيل والعميق من تاريخها الفكرى العريق.



(١٠)

---

ملخص لبحثي بمهرجان ابن رشد بالجزائر، وكلمة الدكتور  
محي الدين طاير، وتوقيعات المهرجان.

---





المنظمة العربية للتربيـة والثقافة والعلوم

نشرة اخبارية

କୁମାର ପାତ୍ର ପାତ୍ର ପାତ୍ର ପାତ୍ର

#### **البحوث والدراسات التي أقيمت في المهرجان**

التجزء ثالث الحجۃ ١٤٩٨م توقیع ١٩٧٨م



## تقديم

### للأستاذ الدكتور محيي الدين صابر

### المدير العام للمنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم

إن وفاء الأمم المستنير لتراثها وأمجادها، هو طريقها إلى المستقبل الأصيل .  
وهو جوار سفرها في التعامل مع الآفاق الجديدة، في هوية مستقرة، عطاء قادرًا  
وأخذًا بصيراً.

وفاءً لبعض من تراث أمتنا العربية الإسلامية:

أقامت المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، بالتعاون  
مع حكومة الجزائر، مهرجاناً علمياً، عن «ابن رشد»  
بناسبة الذكرى المئوية الثامنة لوفاته (٣ - ١٠ ذو الحجة  
١٣٩٨هـ) (٤ - ٩ نوفمبر / تشرين الثاني ١٩٧٨م).

وإذا كنا قد احتفلنا بابن رشد، الفيلسوف، والفقیه، والأدیب، والمناضل،  
الذی نبت من حضارة عربية إسلامية.. فقد شارکنا في الاحتفال به متمثلاً في  
بحوث ودراسات في «مهرجان ابن رشد» - كثير من رجال الفكر من كل مكان.  
ذلك لأن ابن رشد ملك للفكر الإنساني الذي أسهم فيه وشارك مع من  
شارکوا من الرواد العظام في مسيرة الإنسانية.

وإذا كنا - حتى اليوم - نجد كثيراً من مؤلفات فیلسوفنا العربي «ابن رشد» قد  
فقدت أصولها العربية، ونجدها في الترجمات اللاتينية.. فإن هذا يدعونا إلى

ضرورة المثابرة واستمرار البحث عن المصادر العربية التي تُرجمت إلى اللغة اللاتينية، حتى يمكن أن:

\* نتحقق من حجم التأثير والتأثير بين الثقافتين.

\* نؤكد للعالم كله أن:

حضارتنا العربية حضارة مفتوحة على حضارة الأمم، بغير تعصب، قادرة على إثرائها في سماحة.

والمنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم - في إطار برامجها لإحياء التراث العربي والإسلامي - سوف تقف إلى جانب كل جهد فردي أو جماعي في هذا المجال.

وأخيراً.. إن الصفحات التالية من آثار «مهرجان ابن رشد» وهي تحمل في طياتها عرضاً وتلخيصاً لطائفة صالحة من البحوث والدراسات التي أسهمن بها المتخصصون من أصحاب الدراسة عن «ابن رشد» و«الفلسفة الرشيدية»، وتلبية لدعوة المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، وأضافوا بذلك قيمة إلى الفكر العالمي.

فليهم خير الجزاء على ما قدموا لتراث الأمة العربية والإسلامية.. .

والله من وراء القصد موفقاً ومعيناً.. .



## **عرض وتلخيص لبحوث ودراسات مهرجان ابن رشد**

### \* المملكة الأردنية الهاشمية :

(١) أدب ابن رشد.

### \* إسبانيا :

(٢) ابن رشد أول من أكد نظرية اتحاد الصور الجوهرية.

### \* أمريكا :

(٣) ابن رشد و موقفه من فلك بطليموس.

### \* إيران :

(٤) ابن رشد بين الحكمة والشريعة.

### \* الجمهورية التونسية :

(٥) حول موقف ابن رشد من علم الكلام والتأويل.

(٦) ابن رشد ومكانته في تاريخ الفكر الفلسفى.

(٧) تأسيس المعرفة الإنسانية عند ابن رشد وابن سينا وديكارت.

### \* جمهورية الجزائر الديمقراطية الشعبية :

(٨) ابن رشد والمعزلة.

(٩) القيم السائدة في تفكير ابن رشد وأبعادها.

(١٠) مشكلة الزمان في فلسفة ابن رشد.

(١١) العقلانية الرشدية في علوم الشريعة.

(١٢) النظرية السياسية لدى ابن رشد.

\* المملكة العربية السعودية :

(١٣) ابن رشد.

(١٤) العقل والنقل عند ابن رشد.

\* جمهورية السودان الديمقراطية :

(١٥) العلاقة بين الدين والفلسفة في مذهب ابن رشد.

\* الجمهورية العربية السورية :

(١٦) المجتمع في نظر ابن رشد.

(١٧) تأثير ابن رشد على مر العصور.

\* الجمهورية العراقية :

(١٨) تهافت الفلسفه للمغزالى وتهافت التهافت لابن رشد.

\* منظمة التحرير الفلسطينية :

(١٩) ابن رشد ذروة تطور حضاري وفلسفى .

\* دولة الكويت :

(٢٠) ابن رشد .. الفيلسوف المجدّد .

(٢١) موافق ابن رشد في مجالات الفكر الفلسفى ، الدينى ، العلمى ، الأدبى ،  
السياسى .

\* الجمهورية اللبنانية :

(٢٢) مذهب الحقيقتين عند ابن رشد والرشديين اللاتينيين .

(٢٣) فلسفة ابن رشد الأخلاقية .

## \* جمهورية مصر العربية :

- (٢٤) البرهنة على وجود الله وحدوث العالم بين ابن رشد والأشاعرة.
- (٢٥) مؤلفات ابن رشد.
- (٢٦) ابن رشد شارحاً أرسطو ..
- (٢٧) ابن رشد في تيار الفكر العربي.
- (٢٨) وحدة الكون العقلية في الإطار العام لفلسفة ابن رشد.
- (٢٩) المنهج النبدي في فلسفة ابن رشد.



## دراسة من مصر

اهتم ابن رشد ب النقد أكثر الاتجاهات التي سبقته - إن لم يكن كلها - والتي يرى فيها مخالفة لما يذهب إليه، ومن هذه الاتجاهات: الاتجاه الصوفي، والاتجاه الحشوية، والاتجاه الجدلية الكلامية، كما اهتم ب النقد أكثر الفلاسفة الذين وجدوا قبله سواء عاشوا في المشرق العربي، كالفارابي وابن سينا، أو عاشوا في المغرب العربي كابن باجه، في قليل من الجوانب.

ولكن ما هي الأسس التي استند إليها ابن رشد في نقده لكل هؤلاء؟  
هذا ما يجيب عنه الدكتور عاطف العراقي، أستاذ الفلسفة بكلية الآداب  
جامعة القاهرة في دراسته عن:

### المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد

حدد الباحث خمسة أسس، استند إليها منهج ابن رشد النقدي، وهذه الأسس هي:

\* عدم الوقوف عند ظاهر الآيات القرآنية: بل القيام بتأويلها، وهذا ساعده على التوفيق بين الفلسفة والدين، كما ساعدته على نقد الحشوية الذين يقفون عند ظاهر الآيات ولا يسمحون بالقياس والتأنويل.

\* إبراز أخطاء الطريق الصوفي: ولعل هذا راجع في تقدير ابن رشد إلى أن الحكمة الصوفية تقابل وحكمتة الفلسفية تقابل الأصداد، نظراً لأن التجربة الصوفية ليست راجعة إلى الحسن أو إلى العقل. ولعل هذا كان من الأسباب

القوية التي دفعت ابن رشد إلى نقد فكر الغزالى - الذى يعد مفكراً صوفياً - خاصة أن الغزالى حينما أصبح صوفياً تحول إلى عدوٌ للفلسفة وال فلاسفة.

\* الكشف عن أخطاء المتكلمين وخاصة الأشاعرة: وذلك لأن المنهج النبدي الذى يقوم على العقل، يختلف اختلافاً رئيسياً عن منهج المتكلمين الجدلية، وهو المنهج الذى سارت عليه الفرق الكلامية سواء كانت من المعتزلة أو الأشاعرة، رغم أن المعتزلة ساندوا العقل، وهذا أدى إلى أن ابن رشد نقد آراءهم في مشكلات عديدة كالخير والشر والقضاء والقدر ووجود الله تعالى، والسببية، كما أدى به إلى نقد آراء ابن سينا في الموضع التي تأثر فيها ابن سينا بالعناصر الكلامية الجدلية.

\* تأثير ابن رشد بأرسسطو: أدى به إلى نقد ابن سينا، حين قال برأه يتمثل فيها (ابن سينا) التيار الكلامي أكثر من التيار الأرسطي.

\* الأساس العقلى: هو أهم الأسس، وقد أدى به إلى نقد كثير من آراء المفكرين الذين سبقوه، وأدى به إلى نقد تيارات بأكملها كالتيار الصوفى والتيار الكلامى، ورغم هذا كله، فقد كان ابن رشد واقعاً - إلى حد ما - تحت سيطرة الفلسفة الأرسطية.

ويقول الدكتور عاطف العراقي:

وهذا الواقع تحت تأثير فلسفة أرسطو أدى إلى وجود بعض الثغرات في منهج ابن رشد النبدي. بيد أن هذا لا يقلل بوجه عام من دور ابن رشد ومنهجه النبدي، خاصة إذا وضعنا في الاعتبار انتصاره للعقل، حتى أصبح أكبر عميد للفلسفة في بلاد المشرق والمغرب معاً.

أما العوامل التي ساعدت ابن رشد على تكوين هذا المنهج، فمنها اشتغاله بالقضاء، ودراساته في المسائل الفقهية الخلافية، وخاصة إذا لاحظنا أن

ابن رشد يلجأ إلى القياس والاجتهاد سواء في المسائل الفقهية الخلافية أو في الموضوعات والمشكلات الفلسفية التي بحث فيها، سواء في كتبه المؤلفة أو كتبه الشارحة.

وانتهى الباحث في دراسته إلى قوله:

«ومن هنا نجد ابن رشد واقفاً على قمة الفلسفة العربية، وبعده لا نجد فيلسوفاً عربياً حتى أيامنا المعاصرة التي نحيها».



## **التوصيات الصادرة عن «مهرجان ابن رشد»**

وانطلاقاً من هذه المهمة الفكرية الحضارية، وفي ضوء ما استخلصه المؤمنون من القضايا التي أثارتها الأبحاث وعرضت لها المناقشات، تقدم المؤمنون إلى الأمة العربية وإلى مؤسساتها العلمية والثقافية وإلى مثقفيها وفلاسفيها وفلسفتها من خلال (المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم) بهذه التوصيات:

أولاً: إن فيلسوفاً كابن رشد يرقى في التقديم الأدق من مجرد فيلسوف إلى ظاهرة فلسفية وفكرية طبعت عصره وعصوراً تلتـه بطبعها، وإن لديه ما هو جوهرى وضرورى وخلائق للإنسان المعاصر، ولما كنا لا نملك حتى الآن كامل نصوص هذا الفيلسوف بالعربية، وكان منها ما هو باللغة اللاتينية والعبرية أحياناً؛ فإن عودة الفكر الرشدي إلى التأثير بحجمه الحقيقي يتطلب:

تأسيس جمعية تسمى «جمعية الدراسات الرشدية»، يكون مركزها في أحد الأقطار العربية، تضم صفة المهتمين بابن رشد وأثاره من أبناء الوطن العربى وغيره، للعناية ب الفكر ابن رشد على أوسع نطاق، متعاونة في ذلك مع نظائرها في العالم. يكون من واجباتها الأساسية النهوض بتنظيم الحصر والجمع والتحقيق والترجمة لطبعة عربية تضم المؤلفات الكاملة لابن رشد وكذلك شروحه وأيضاً ما كتب عنه باللغات الأخرى. متعاونة في ذلك ومنسقة مع (المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم) ومراكز الأبحاث والدراسات المتخصصة واليونسكو.

ثانيًا: انطلاقاً من الطموح المتمثل في أعمال ابن رشد؛ يوصي المؤخرون بترقية الدراسات الفلسفية في معاهد التعليم (الثانوية والعليا) في البلاد العربية ليصل الدارس إلى نظرة شاملة للفكر الفلسفى واتجاهاته وتطوره وتحقيقاً لذلك يقترح المؤخرون على المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم أن تدعوا إلى تأليف لجنة خاصة لتقييم مناهج الدراسة الفلسفية تمهيداً لتطويرها نحو الغاية المنشودة.

ثالثاً: لكي يتفاعل تراثنا الفلسفى مع تراث الأمم الأخرى وفkerها المعاصر، ولكي يسهم كل ذلك في إبراز فلسفة عربية إسلامية معاصرة:

يوصي المؤخرون المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم بالعمل على توحيد المصطلحات الفلسفية ووضع معاجم فلسفية متخصصة وترجمة أمهات الكتب الفلسفية إلى العربية ونشرها، كما يتوجهون بهذه التوصية أيضاً إلى وزارات الثقافة والجامعات ومراكز البحوث في الوطن العربي بالتنسيق مع المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم.

رابعاً: يوصي المؤخرون بالعمل على تأسيس جمعيات فلسفية عربية في مختلف أقطار الوطن العربي، وتكوين اتحاد للجمعيات الفلسفية العربية يتسبّب إلى المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، وينضم إلى الاتحاد الدولي للجمعيات الفلسفية.

خامساً: يوصي المؤخرون بأن يصدر (الاتحاد العربي للجمعيات الفلسفية) بعد تأسيسه مجلة فلسفية تكون أداة وصل بين الفلسفه العرب، وبينهم وبين فلاسفة العالم.

سادساً: يوصي المؤخرون المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم بعقد ندوات دورية، على أن يكون موضوع الندوة الأولى «وضع الفكر الفلسفى في العالم العربي ووسائل النهوض به وتطويره».

سابعاً: يوصى المؤتمرون بضرورة تأسيس «مركز عربى للدراسات الفلسفية».

ثامناً: يحيى المؤتمرون ذلك التقليد الحميد الذى تتبعه المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم بإحياء ذكرى العلماء وال فلاسفة والمفكرين العرب، وكذلك إحياء الأحداث والمناسبات التاريخية، وجهودها فى نشر التراث الفخرى والعلمى العربى والإسلامى.





## **الملاحق السادس**

دراسة كتبها الدكتور إبراهيم بيومى مذكور عن مؤلفات ابن رشد فى مناسبة عقد أول اجتماع لأعضاء اللجنة الدولية لنشر تراث ابن رشد العربى. وشارك فى حضور هذا الاجتماع أعضاء اللجنة الدولية ومن بينهم د. إبراهيم مذكور، ود. زينب الخصيرى، ود. عاطف العراقي، ومجموعة كبيرة من المستشرقين الأوكربيين.

تم عقد الاجتماعات بمقر جامعة الدول العربية بالقاهرة. والمذكورة التى كتبها الدكتور إبراهيم مذكور جاءت ثمرة لدراسات ومناقشات أعضاء اللجنة الدولية .



## مؤلفات ابن رشد

لم يترجم ابن رشد لنفسه كما صنع بعض مفكري الإسلام، ولعله كان يفعل لوحظى في أخريات حياته بقدر كاف من الهدوء والاستقرار. وقد أرخ له أصحاب الترجم ورجال الطبقات، وفي مقدمتهم ابن أبي أصيبيعة الذي ولد بعده بنحو خمس سنين.

وإذا تركنا جانباً بعض المقالات والرسائل الصغيرة التي عُزِّيتُ إلَيْهِ خطأً، وهي في الأغلب من صنع جده الفقيه الأكبر، فإن مؤلفاته تكاد تبلغ المائة.

### ١ - إحصاؤها:

أقدم حصر لها ما قدمه ابن أبي أصيبيعة، الذي وقف بها عند ٤٧ مؤلفاً. وفي منتصف القرن الماضي صعد بها رينان في مؤلفه الشهير إلى ٧٨. ثم جاء بعده الأب موريس بوبيج الذي أعد في أوائل العقد الثالث من هذا القرن حسراً أشمل وأكمل، لم يقف فيه عند ما قال به أصحاب الترجم ولا عند ما كشف عنه الباحثون السابقون فحسب، بل رجع إلى فهارس المكتبات التي تحتوى على مخطوطات ابن رشد، وربما رجع إلى المخطوط نفسه، أو إلى صورته الشمسية.

Inventaire des textes Arabes d'Averroés 1923.

وقد عوَّلَ الأب جورج قنواتي التعويل كلَّه على هذا الإحصاء في كتابه الذي وضعه أخيراً عن «مؤلفات ابن رشد» بمناسبة الذكرى المئوية الثامنة لوفاة فيلسوفنا الكبير، الجزائر ١٩٧٨م. وهو ولا شك أحدث إحصاء، وأشمل ما كتب عن مؤلفات ابن رشد بالعربية.

## ٢ - أقسامها:

يمكن أن تقسم مؤلفات ابن رشد بحسب موضوعها إلى أربعة أقسام رئيسية: فلسفية، وعلمية، وكلامية، وفقهية.

**المؤلفات الفلسفية:** تدور هذه المؤلفات حول بابين مهمين: أولهما: شروح وتلخيصات وجامع. وثانيهما: بحوث ودراسات. وتنصب الشروح والتلخيصات والجامع بوجه خاص على أرسطو، وليس لافتاظون فيها إلا نصيب ضئيل. فقد وقف ابن رشد نفسه زماناً طويلاً على شرح ما وصل إلى العالم العربي من مؤلفات أرسطو المنطقية، والطبيعية، والميتافيزيقية.

### أ - الشروح:

نهج ابن رشد في توضيحه لأرسطو منهجه ثلاثياً، أخرج فيه ما سماه شروحًا أو تفاسير، وقد بسط القول فيها ما وسعه، فبدأ بنصّ أرسطو أولاً، ثم علق عليه شارحاً وموضحاً، ولا يتردد في أن يعرض لآراء الشرّاح اليونانيين السابقين، وبخاصة الإسكندر الأفروديسي وثامسطيوس، مؤيداً أو معارضًا. وقد يضيف إليهما بعض آراء فلاسفة الإسلام السابقين كالفارابي وابن سينا. وهو دون نزاع - من أوضح شرائح أرسطو، وأصدقهم في التعبير عن مذهبة، وأقدرهم على تمييز الأرسطية من المشائة.

ويظهر أن هذه الشروح لم تستوعب كتب أرسطو جميعها، بل وقفت عند أربعة منها فقط هي: «البرهان» و«السماع الطبيعي» و«النفس» و«ما بعد الطبيعة». وقد أخرج الأب بوريج هذا التفسير الأخير في جزءين إخراجاً دقيقاً محكماً.

### ب - التلخيصات:

هذا هو اللون الثاني من مؤلفات ابن رشد التي تنصب على أرسطو وفيه يعرض فيلسوفنا آراء أرسطو بلغته هو وأسلوبه، وقد يستخدم أحياناً بعض الألفاظ والعبارات الأرسطية، ولكن التلخيصات تعد - على كل حال - مؤلفات

رشدية، وهي أقرب إلى ابن رشد منها إلى أرسطو، وإن عبرت عن آراء أرسطو تعبيرًا صادقًا.

وقد توسع فيها ابن رشد توسيعًا كبيراً، فاستوعب أجزاء «الارجانون» التسعة كما عرفت في العالم العربي، وفيها «أيساغوجي» الذي هو من صنع فورفوريوس، وكتاباً «الخطابة» و«الشعر» اللذان هما أدخل في الأدب منها في المقطع وطبقها أيضًا على الطبيعيات، وهي «السماع الطبيعي» و«السماء والعالم»، و«الكون والفساد»، و«الأثار العلوية»، و«كتاب النفس»، وأدخل فيها الطبيعيات الصغرى، من «حسنٍ ومحسوس» ونوم، ويقتضي، ولم يفتته أن يعرض «للنبات والحيوان»، كما صنع أرسطو والمشاعون من بعده.

وأخيرًا «تلخيص ما بعد الطبيعة» الذي استوقف الأنوار منذ أوائل هذا القرن، فأخرج، وحقق غير مرة، وترجم إلى عدة لغات أوربية كالإنجليزية والإسبانية.

ويظهر أن ابن رشد لم يوقف على مؤلفات أرسطو السياسية، فأحلَّ محلَّها «جمهورية أفلاطون»، ووضع لها تلخيصاً لم نهتد بعد إلى أصله العربي، وقد عرفناه عن طريق ترجمته العربية التي أخرجها الاستاذ روزنتال سنة ١٩٥٦م، وترجمها إلى الانجليزية.

ويوجه عام يمكن أن يقال إن حظنا من هذه التلخيصات في أصولها العربية عظيم نسبياً.

#### ج- الجوامع:

هذا هو اللون الثالث من مؤلفات ابن رشد التي تتصل بأرسطو، ويبدو أنه ليس له من اسمه نصيب، فهو أشبه ما يكون بتلخيص التلخيص، وكأن ابن رشد أراد أن ييسر أمر الفلسفة الأرسطية على الباحثين والدارسين، من ناشئين، ومتقدمين، ومتخصصين. وقد أفادت الترجمة اللاتينية والعبرية في القرون الوسطى وعصر النهضة من هذا التنويع فائدة كبرى، واتخذت منه ميدانًا فسيحًا للبحث والدرس، الأمر الذي لم يُلحظ في العالم العربي.

وأنصبت الجماع - كالتلخيصات - على كتب أرسطو المنطقية، والطبيعة، والميافيزيقية، وإن كان حظنا فيما وصل إلينا من أصولها العربية أقل من حظنا من التلخيصات، وربما عزّت التفرقة بين النوعين. وتنسب إلى ابن رشد «جماع سياسة أفلاطون»، إلى جانب «تلخيص الجمهورية».

### بحوث ودراسات:

مجموعة من الرسائل والمقالات تعبّر عن رأى ابن رشد خاصة، وإن تأثر فيها بأرسطو، وينصبّ قدر منها على مناقشة بعض فلاسفة الإسلام السابقين والتعليق على آرائهم مثل:

- ١ - شرح رسالة «ابن باجه» في اتصال العقل بالإنسان.
- ٢ - رسالة فيما خالف فيه الفارابي أرسطو في كتاب البرهان.
- ٣ - في الرد على ابن سينا في تقسيمه الموجودات إلى واجب بذاته وواجب بغيرة.

وفي هذا ما يبيّن صلة ابن رشد بمن سبقوه من مفكري الإسلام، أخذ عنهم وأفاد منهم، وإن عارضهم أحياناً وناقضهم، وأضاف إليهم - دون نزاع - ما أضاف.

وأهم ما في هذه المجموعة كتاب «تهافت التهافت»، وهو رد مفحم ودقيق «التهافت الفلسفية» الذي وضعه الغزالى قبل ذلك منذ قرن من الزمن. وهو لا يبرهن فقط على قدرة ابن رشد الجدلية، بل يعُبر عن سعة درسه وعمق بحثه.

وقد استلفت أنظار الباحثين والدارسين، فنشر غير مرة منذ أواخر القرن الماضي، وأتمّ نشر له ما اضطلع به بويج عام ١٩٣٠م. وترجم إلى اللاتينية قدّيمًا غير مرة، عن العربية أو عن العبرية، وترجمه أخيراً أستاذنا فاندنبرج إلى الانجليزية ترجمة دقيقة، مصحوبة بتعليقات قيمة.

## **المؤلفات العلمية:**

اشتغل ابن رشد بالطب، وعاصر «بني زهر» وهم أكبر أسرة طبية في الأندلس، وكان صديقاً لأشهرهم عبد الملك (1131م)، والتحقوا معًا بيلات المرابطين، واتفقا على أن يعني ابن رشد بالمبادئ والقضايا الطبية الكبرى، وأن يضطلع صديقه عبد الملك بالتفاصيل والجزئيات، وهكذا كان هدف ابن رشد من «كتلاته»، وقد حفظ لنا الزمن هذا الكتاب بعدة مخطوطات، منها مخطوطة غرناطة الذي كتب عام 583هـ، أخذًا عن مخطوط بخط المؤلف، ولعله أقدم مخطوط لابن رشد وصل إلينا. وأخرج معهد الجنزار فرانكو صورة فوتografية منه عام 1939م وترجم الكتاب قديماً إلى اللاتينية غير مرة، ولم ينل بعد حظه من التحقيق والنظر والعناية والدرس. ولا بن رشد مؤلفات طبية أخرى، منها:

- ١ - «شرح أرجوزة ابن سينا» تلك الأرجوزة الطويلة، واحتفظت لنا المكتبات العامة شرقًا وغربًا بما يزيد على ١٥ مخطوطاً لهذا الشرح.
- ٢ - «تلخيص استقسط جالينوس».
- ٣ - «تلخيص كتاب المزاج جالينوس».
- ٤ - «تلخيص كتاب القوى الطبيعية جالينوس».
- ٥ - «تلخيص كتاب الحميّات جالينوس» وفي هذا ما يشعر بأن ابن رشد عنى في المغرب بطبع جالينوس عنابة حنين بن إسحق به في المشرق.

وبالجملة: لم يدرس طب ابن رشد بعد، وما أجرده أن يحظى بعناية المختصين. ويعزى إلى ابن رشد بحوث في الهندسة والفلك، ومن العسير التسليم بنسبتها، وما أشبه ابن رشد بأستاذه أرسطو في بعده عن الرياضيات بعامة.

## **المؤلفات الكلامية:**

قسم مهم من تراث ابن رشد الفكرى، وما يؤسف له أن هذا القسم لم يعرف على وجهه في القرون الوسطى، وكان في إهماله ما أفسح المجال للتهم الباطلة التي ألحقت بالفيلسوف المسلم، وبقدر ما أهمل هذا القسم في القرون الوسطى

نال عنابة ملحوظة في التاريخ المعاصر على أيدي العرب والمستعربين . وتشمل هذه المؤلفات ما يلى :

١ - «فصل المقال فيما بين الحكم والشريعة من الاتصال»: وتوافرت له عدة مخطوطات وكشف عنه الغطاء لأول مرة المستشرق الألماني مولر، ونشره عام ١٨٥٩م، ولعل هذا أول نشر معاصر لنص عربى من مؤلفات ابن رشد . وتوى النشر والتحقيق على أيدي باحثين آخرين نذكر من بينهم جوته الذى اتخذ من هذا الكتاب مادة لرسالته للدكتوراه، وترجمه إلى الفرنسية، وجورج حورانى الذى حرص على ترجمته إلى الانجليزية، وشغل أليير نادر بتحقيق حورانى وترجمته . وطبع الكتاب فى القاهرة غير مرة .

٢ - «الضميمة»: وهى متممة للكتاب السابق، وتنصب بوجه خاص على مشكلة العلم الإلهى . واحتفظ لنا الزمن بقدر من مخطوطاتها، ونشرها آسین بلاسيوس لأول مرة .

ومن الغريب أن ريمون مارتان، الذى كان على صلة بالقديس توما، عرفها ونوه بها . وعثر أخيراً على ترجمتين عبريتين لها فى القرون الوسطى ، ولكن هذا لم يحقق لها الصدى الذى كان يرجى .

٣ - «مناهج الأدلة فى عقائد الملة»: ووقفنا على بعض مخطوطاته، وعنى المرحوم محمود قاسم بشره وتحقيقه .

#### المؤلفات الفقهية :

ولعلها لا تشتمل إلا على مؤلف واحد، هو :

١ - «بداية المجتهد ونهاية المقتضى»: ووقفنا على عدد غير قليل من مخطوطاته، ونشر غير مرة فى فاس، والقاهرة، واستانبول . ويستطيع بتحقيقه الآن فقيه متخصص هو الأستاذ الدكتور محمد الحبيب بن الخوجة ، مفتى تونس ، ولن نعرض لرسائل فقهية أخرى تعزى إلى ابن رشد، ونرجح أنها من صنيع جَدُّه .

## ٣ - مخطوطاتها :

لم يكن ثمة سبيل لحفظ التراث الفكري قديماً إلا تسجيله كتابة، وقد يسجل النص الواحد على أيدي كثيرين، وبخطوط مختلفة. وأصدق المخطوطات ما كتب بخط المؤلف أو قرئ عليه. وقد ثبت أن ابن رشد كتب بيده، ولكن مع الأسف أيد - إبان المحنـة التي ألمـت به - قدر غير قليل مما خطـه بيـدـه، وحاـول تلاميـذه ومؤـيدـوه تسجيـلهـ من بعـدهـ. وقد أشرـناـ فيما مضـىـ إلىـ بعضـ هـذـهـ المخطوطـاتـ وهـيـ موزـعةـ بـيـنـ أركـانـ الدـنـيـاـ الـأـرـبـعـةـ. وـكـانـ طـبـيعـيـاـ أـنـ يكونـ حـظـ الـأـنـدـلـسـ وـشـمـالـ إـفـرـيقـيـاـ مـنـهـاـ أـعـظـمـ مـنـ الـأـمـاـكـنـ الـأـخـرـىـ، عـلـىـ أـنـ الرـغـيـةـ فـيـ اـقـتـاءـ الـكـتـبـ، وـالـسـعـىـ فـيـ الـحـصـولـ عـلـيـهـاـ، لـاـ تـقـفـ عـنـدـ حدـ مـعـينـ، وـبـذـاـ توـزـعـتـ هـذـهـ الـكـنـزـ فـيـ الـعـالـمـ. لـاـ سـيـماـ إـذـاـ اـتـصـلـ الـأـمـرـ بـفـكـرـ لـهـ شـائـهـ، وـلـاـ شـكـ فـيـ أـنـ ابنـ رـشـدـ سـبـقـ الـفـكـرـ الـإـنـسـانـيـ فـيـ الـقـرـونـ الـوـسـطـيـ وـعـصـرـ الـنـهـضـةـ، فـاقـتـجـهـتـ الـأـنـظـارـ إـلـيـهـ، لـاـ سـيـماـ وـهـوـ وـثـيقـ الـصـلـةـ بـأـرـسـطـوـ. وـقـدـ أـخـذـ فـيـ تـرـجمـتـهـ إـلـىـ الـلـاتـيـنـيـةـ وـالـعـبـرـيـةـ مـنـذـ عـهـدـ مـبـكـرـ. وـلـمـ تـقـفـ مـخـطـوـطـاتـهـ عـنـدـ الـأـصـوـلـ الـعـرـبـيـةـ، بلـ اـمـتدـتـ إـلـىـ الـمـخـطـوـطـاتـ الـلـاتـيـنـيـةـ وـالـعـبـرـيـةـ.

ومـاـ يـؤـسـفـ لـهـ أـنـاـ نـفـتـقـدـ قـدـرـاـ مـنـ الـأـصـوـلـ الـعـرـبـيـةـ، وـنـأـمـلـ أـنـ تـنـدارـكـ ذـلـكـ عـنـ طـرـيقـ الـتـرـجـمـاتـ الـقـدـيمـةـ الـلـاتـيـنـيـةـ وـالـعـبـرـيـةـ، لـكـىـ يـتمـ الـإـحـيـاءـ عـلـىـ وـجـهـ الـكـامـلـ.

وـقـدـ حـاـولـ الـأـبـ بـوـيـجـ وـالـأـبـ قـنـوـاتـيـ أـنـ يـحـصـيـاـ الـمـخـطـوـطـاتـ الـعـرـبـيـةـ الـتـىـ اـهـتـدـيـاـ إـلـيـهـاـ، وـقـدـ تـكـوـنـ هـنـاكـ بـعـضـ جـوـانـبـ فـاتـهـمـاـ، وـلـاـ تـزـالـ حـولـ مـكـتـبـاتـ اـسـتـانـبـولـ عـلـامـاتـ اـسـتـفـهـامـ لـمـ يـعـجـبـ أـحـدـ عـنـهـاـ، وـقـدـ تـكـشـفـ الـأـيـامـ عـنـ شـيءـ مـنـ تـرـاثـ ابنـ رـشـدـ فـيـ الـمـكـتـبـةـ الـمـلـكـيـةـ الـمـغـرـبـيـةـ. وـحـيـاةـ الـعـلـمـ فـيـ مـتـابـعـتـهـ وـمـذـاـكـرـهـ.

## ٤ - نـشـرـهـ :

يـظـهـرـ أـنـ حـظـ مـؤـلـفـاتـ ابنـ رـشـدـ مـنـ النـشـرـ فـيـ عـصـرـ الـنـهـضـةـ وـبـدـءـ الـتـارـيخـ الـحـدـيـثـ كـانـ أـعـظـمـ مـنـ حـظـهـاـ فـيـ الـتـارـيخـ الـمـعاـصـرـ. فـقـدـ نـشـرتـ تـرـجمـاتـهاـ الـلـاتـيـنـيـةـ غـيـرـ مـرـةـ - كـامـلـةـ، أـوـ مـجـازـةـ - فـيـ الـقـرـنـ الـخـامـسـ عـشـرـ. وـأـكـملـ نـشـرـ لـهـ هوـ ذـلـكـ

الذى تم أثناء القرن السادس عشر فى دار النشر الكبرى المسماة «الجونت». واحتفظت المكتبات الغربية بأقدار من هذا النشر الذى اقتصر على الترجمات اللاتينية والعبرية، وبخاصة «المكتبة الأهلية بباريس». وفي هذه الحركة الفكرية الطويلة التى عمرت نحو أربعة قرون (١٣ - ١٦) لم ينشر شيء من نصوصه العربية على نحو ما تم بالنسبة لكتاب «القانون» لابن سينا الذى نشر بالعربية فى أوروبا قبل أن ينشر فى العالم العربى.

ولم ينشر شيء يذكر من هذه النصوص فى القرن التاسع عشر، وإنما نشط هذا النشر نوعاً فى القرن العشرين، واضططلع به فى الأغلب أفراد بين عرب ومستعربين، أمثال جوتهى من الفرنسيين، وأسين بلاسيوس من الإسبان، والدكتور عبد الرحمن بدوى، وجورج حورانى، والدكتور سليم سالم، والدكتور أبى نادر من العرب. ووقف الأب بويج نشاطه كله تقريباً باحثاً عن مراجعه، أو محققاً لبعض مؤلفاته، وقد أخذ نفسه بمنهج دقيق وقاس فى التحقيق وأخرج لنا: «تلخيص المقولات»، و«تهافت التهافت»، و«تفسير ما بعد الطبيعة».

وشاء المرحوم محمود قاسم منذ بضع سنوات أن يكون «مجموعة عمل» لإخراج سلسلة من مؤلفات ابن رشد، وتعاون مع زميلنا الأب نوجالس، ولكن المنيه عاجله. ومن حسن الحظ أن العقد لم ينفطر وتتابع الأب السير، وأصبحت المجموعة نواة لما سمي «لجنة ابن رشد العربى»، وكل ما نرجوه أن نعزز هذه النواة وأن ندفعها إلى الأمام، وتضم المجموعة أيضاً المفكر المصرى عاطف العراتى وهو من أكثر المهتمين بالكتابة عن فلسفة ابن رشد.

ويسعدنا أن يقفنا الأب نوجالس على ما أتيز من خطوات، أو على ما هو قيد البحث والتحقيق.

وفي المركز الأمريكى للبحوث بالقاهرة، محاولة لإخراج نصوص رشدية تحت إشراف الأستاذ بتروبرت. وقد أخرج بالفعل بعض الكتب المنطقية كجوابع

الجدل، والخطابة، والشعر. ومن الخير أن تنسق هذه الجهود، وأن توجه نحو هدف مشترك.

وشاءت أكاديمية القرون الوسطى بجامعة هارفارد أن تحيي ابن رشد في ترجماته اللاتينية والعبرية. وبدأت الشوط عام ١٩٣٠م، وتابعت السير نحو ثلاثين عاماً تحت إشراف رئيسها ولنسون، وقد رأيت أن أشتراك في تكريمه والتنويه بجهوده. وقد أخرجت هذه الأكاديمية نحو عشر مجلدات، ثم توقفت السير بعد موت القائد والرائد. وحرصن الاتحاد الدولي الأكاديمي على أن يتتابع السير، وتبني ما أنجزته أكاديمية القرون الوسطى، وكوّن لجنة خاصة يرأسها الأستاذ «زمرمان» رئيس معهد توما «بكلولنيا» وقد رغب الأستاذ الكرييم في أن يشتراك هو وزميله الأستاذ «هوفمان» في أن يشتراكا معنا في لقائنا هذا، ونرحب جمبيعاً بهما. وسيزورنا لا محالة بما استقر عليه الرأي في منهج العمل بلجتى النصوص اللاتينية والعبرية، وبالخطوات التي أنجزتها هاتان المجتمعان.

والعمل الذي نحاوله طويل النفس، ونحرص على أن تنظم خطواته، وأن تنسق جهوده، بحيث يخدم بعضها بعضًا.

#### ٥ - ترجماتها :

لا شك في أن ابن رشد كان أعظم فلاسفة الإسلام حظاً في الترجمة إلى اللاتينية والعبرية. بدئ في ترجمته ولم يمض على وفاته عشرون عاماً. وترجمت شردوه على أرسطو في صورها المختلفة، وعددها ٣٨. ترجمت إلى اللاتينية مرتين: أولاهما في أوائل القرن الثالث عشر، وعوّل فيها ما أمكن على الأصول العربية، والثانية في القرن السادس عشر، وترجمت كلها عن العبرية. وترجمت له كتب أخرى، أهمها «تهافت التهافت» الذي ترجم في القرن الرابع عشر عن العربية تارة، وعن العبرية تارة أخرى.

ولم يقف الأمر عند هذه الترجمات القديمة، بل حظينا بترجمات معاصرة إلى بعض اللغات الحية، فترجم مثلاً «فصل المقال» إلى اللغة الفرنسية، و«التهافت»

إلى الانجليزية. وكأنما شاء كل باحث أن يترجم النص الذى يحبه إلى لغة حية، وهذا إسهام له وزنه.

ولكننا نتساءل - ومهمنا الأولى هى إحياء تراث ابن رشد فى العربية واللاتينية والعبرية - :

أليس الأولى أن نبدأ بهذا الإحياء، ثم تجئ الترجمة فى مرحلة ثانية، اللهم إلا فيما يتعلق باستكمال النصوص العربية الناقصة؟ .



## **الملحق السابع**

**ويتضمن هذا الملحق :**

- ١ - تصدير المؤلف لكتاب: فلسفة ابن رشد الطبيعية (العالم)  
تأليف د. زينب عفيفي. وقد صدر الكتاب عن دار قباء  
بالمقاهرة.
- ٢ - تصدير المؤلف لكتاب: التصور الفلكي عند ابن رشد -  
تأليف د. دولت عبد الرحيم.
- ٣ - أسماء بعض الرسائل الجامعية التي تبحث في الفلسفة  
الرشدية، وقد أشرفت عليها، وبعضها تمت إجازتها،  
والبعض الآخر في طريقه نحو الفراغ منه. وأيضاً أسماء  
بعض الرسائل التي شاركت في مناقشتها.



(١)

---

تصریح لکتاب د. زینب عفیفی:  
فلسفة ابن رشد الطبيهية (الحال)

---



إن صع تقديري فسوف يكون هذا الكتاب من الدراسات الرائدة والأكاديمية التي تسد فراغاً كبيراً في مجال الفلسفة العربية عامة، والفلسفة الرشدية على وجه الخصوص.

ولا أشك في أن الدكتورة زينب عفيفي قد بذلت في هذا الكتاب أقصى جهدها. إنها تملك أدوات البحث في هذا الموضوع الفلسفى والعلمى العويسن. لقد اهتمت منذ سنوات بعيدة بدراسة الفلسفة في بلاد الأندلس وكانت رسالتها للماجستير عن أول فلاسفة المغرب العربي «ابن باجه»، وإذا كانت قد درست الفارابي الفيلسوف المشرقي في رسالتها للدكتوراه، فإن هذه الدراسة قد أفادتها كثيراً في التعرف على جوانب كثيرة من المشكلات التي بحث فيها ابن رشد سواء في فلسفته الطبيعية أو في فلسفته الإلهية.

يضاف إلى ذلك أن باحثتنا لها شخصيتها النقدية البارزة. لقد أضافت إلى بعد الموضوعى، بعداً ذاتياً نقدياً. لم تكن مجرد عارضة لأراء ابن رشد، بل إنها أضافت إلى العرض - كما قلنا - بعداً تحليلياً إن دلنا على شيء فإنما يدلنا على أن باحثتنا قد عاشت سنوات طوالاً مع نصوص ابن رشد، ومع أكثر الدراسات المهمة التي ألقت عن ابن رشد وفلسفته، ووضعت يدها على أبرز معالم الفلسفة الرشدية.

إن الدراسة التي تقدمها اليوم إلى مكتبتنا الرشدية، الدكتورة زينب عفيفي، تعد دراسة جديدة أكاديمية متأنية. ويقيني أن المهتمين بالفلسفة الرشدية سيرحبون ترحيباً كبيراً بهذه الدراسة عن موضوع «العالم في فلسفه ابن رشد الطبيعية». إنها دراسة عن موضوع اهتم به آخر فلاسفة العرب، وأعظم مفكري العرب وأكثرهم اعتماداً على العقل، حتى إنه يعد عميد الفلسفة العقلية في بلداننا العربية من شرقها إلى مغربها. هذا ما نؤكد اليوم على القول به.

لقد سارت الباحثة على منهج دقيق، وعاشت مع النصوص الرشدية وقتاً طويلاً. ولم تنسب رأياً لابن رشد إلا بعد التأكد من صحة نسبته لابن رشد. وإذا كان ابن رشد قد اعتمد اعتماداً كبيراً على أرسطو، فإن الزميلة الدكتورة زينب عفيفي، كانت حريصة على الرجوع إلى كتابات كثيرة عن أرسطو، حتى يمكنها بيان مدى الاتفاق ومدى الاختلاف بين أرسطو من جهة، وابن رشد من جهة أخرى.

ونود أن نشير إلى أن البحث في مجال الفلسفة الطبيعية «العالم» عند ابن رشد يعد من البحوث المنشعبة؛ إنه يشمل مجالات إلهية و مجالات فيزيقية؛ ومن هنا فإن الباحثة قد حددت إطار بحثها في العالم من خلال الجوانب الفيزيقية الطبيعية بصورة رئيسية، وهذا واضح من عنوان كتابها. وإذا كنا نجد خلافاً يدور حول المقصود من الفلسفة الطبيعية، من حيث التصور القديم لها، والتصور الحديث لها، فإن الباحثة قد أثرت التصور القديم للمقصود من الفلسفة الطبيعية، حرصاً من جانبها على فهم ابن رشد لما يطلق عليه حكمة طبيعية أو فلسفة طبيعية.

لقد قسمت الدكتورة زينب عفيفي كتابها إلى مجموعة من الفصول. ونحسب أن هذا التقسيم قد جاء من جانبها معتبراً عن دقة عقليتها وروحها الفلسفية وأمانتها العلمية وذكائها الملحوظ.

درست في الفصل الأول في كتابها - والذى جاء بعد مقدمة دقيقة أشارت فيها إلى أهمية موضوعها والمنهج الذي سارت عليه - موضوع مبادئ الموجودات ولوائحها. وحللت في الفصل الثاني، عالم ما فوق فلك القمر (العالم العلوى) وعرضت في الفصل الثالث - والذى يعد مكملاً للفصل الثاني - عالم ما تحت فلك القمر (العالم السفلى أو عالم الكون والفساد).

أما الفصل الرابع، فقد خصصته الدكتورة زينب عفيفي لدراسة الظواهر الطبيعية والكتائن اللاحية.

ولذا كانت المؤلفة قد خصصت الفصل الرابع لدراسة الكائنات التي لا نفس

لها، فإنـه كان من المنطقى إذن - وهذا ما فعلته المؤلفة فى الفصل الخامس - دراسة النفس والكائنات الحية فى العالم.

وهذا الفصل لا يقل فى أهميته عن الفصول السابقة عليه، بل قد يكون أكثر فى الأهمية من الفصول الأخرى. إنه يحلل الكثير من المجالات التى تدخل فى إطار النفس والكائنات الحية فى العالم، ويكشف عن اهتمام ابن رشد البالغ - كما قالت المؤلفة - بدراسة القوى النفسية متدرجة من النبات إلى الحيوان إلى الإنسان.

قلنا إن الباحثة الدكتورة زينب عفيفى قد قدمت لنا دراسة أكاديمية تجمع بين بعد الموضوعى والبعد الذاتى النقدى. ويفകد على هذا القول من جانبنا ما كتبته المؤلفة فى خاتمة دراستها، وأيضاً حين أوردت قائمة بالمصادر والمراجع التى استعانت بها فى دراستها، قائمة تكشف عن غزاره اطلاع وأمانة علمية.

إن هذه الدراسة تجـيء فى وقت مناسب تماماً؛ لأنـنا الآن فى أمس الحاجة إلى التعرف على المكانة الحقيقية لـأعظم الفلسفـة العربـة على وجه الإطلاق «ابن رشد». ويفقينـى أنـ عالـمنـا العـربـى لو كانـ قد اختـار ابن رشد كـنموذج له وكـمثال، لـكانـ الحالـ قد أصبحـ غيرـ الحالـ. لقد انتـشرـتـ الخـرافـةـ بيـتناـ وأصـبحـناـ نـتحدـثـ عنـ الـلامـعـقولـ بـحيـثـ اختـفىـ - أوـ كـادـ - تـأمـلـناـ فـىـ المعـقولـ.

ومن مصائب الزمان أنـ ابن رشد قد ظـلمـ حـيـاـ وـظـلمـ مـيـتاـ. ظـلمـ حـيـاـ حينـ اجـتمعـتـ قـوىـ الشـرـ وـالـظـلـامـ وـأـصـدرـتـ عـلـيـهـ حـكـمـاـ بـالـنـفـىـ إـلـىـ الـإـسـانـةـ. وـظـلمـ مـيـتاـ وـخـاصـةـ فـىـ عـالـمـناـ العـربـىـ حينـ انتـشرـتـ الـدـرـاسـاتـ عـنـهـ - وـالـقـىـ كـتـبـاهـ أـشـيـاءـ الدـارـسـينـ، الـذـينـ تـحـسـبـهـمـ أـسـاتـذـةـ وـماـ هـمـ بـأـسـاتـذـةـ بـلـ أـنـصـافـ أوـ أـرـيـاعـ أـسـاتـذـةـ - ظـلمـ مـيـتاـ حينـ انتـشرـ بيـتناـ، فـىـ الـوقـتـ الـذـىـ نـعيـشـهـ الـآنـ، الـفـكـرـ الـأشـعـرىـ وـالـفـكـرـ التـقـليـدىـ. هـذـاـ الـفـكـرـ الـذـىـ أـدـىـ إـلـىـ اـنـتـشـارـ الـخـرـافـاتـ بيـتناـ بـحـيـثـ أـصـبـحـ حالـناـ كـحالـ منـ يـصـعدـ إـلـىـ الـهـاـوـيـةـ وـبـشـسـ المصـيرـ. أـلـمـ يـكـنـ ابنـ رـشدـ عـلـىـ حـقـ حينـ كـشـفـ لـنـاـ بـالـدـلـيلـ تـلـوـ الدـلـيلـ عـنـ مـغـالـطـاتـ الـفـكـرـ الـأشـعـرىـ، عـنـ خـرـافـاتـ الـفـكـرـ

التقليلي؟ نعم إنه كان على حق تماماً، ولكن ماذا نفعل وقد انتشر بيننا فكر مفكر حُشر في زمرة الفلاسفة حشراً، والفلسفة منه براء، وأعني به الغزالى عدو الفلسفة والفلسفه؟. ماذا نفعل في الوقت الذى يدافع فيه أشباه الدارسين عن شخص يُدعى «ابن تيمية» صاحب الفكر الملىء بالرجعية والتقليل.

السم يكن من المناسب - إذن - أن يكون النموذج أو المثال لنا كعرب «ابن رشد» وفكرة ابن رشد؟ ألم يكن من الضروري أن نتمسك بقول ابن رشد: إننى أعنى بالحكمة النظر فى الأشياء بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان؟ إن فكرة ابن رشد يعد فكرةً تقدمياً رفيع المستوى، فكرةً تنويرياً إلى أقصى درجة.

فإذا جاءت تلميذتى بالأمس، وزميلتى اليوم، الدكتورة زينب عفيفى، لكي تقدم لنا دراسة عن العالم فى فلسفة ابن رشد الطبيعية، فإن من واجبنا - إذن - الترحيب بهذه الدراسات لأنها فى الفكر الرشدى من جهة، وتساعد فى بث الروح العلمية من جهة أخرى. فإن رشد فى فلسفته الطبيعية لم يتحدث عن روح خرافية، بل كان حديثه صادراً عن روح علمية. وإذا كان العلم الحديث لا يوافق على أكثر الآراء التى قال بها ابن رشد، فإن هذا لا يقلل من شأنه، إذ إن العلم تراكمات، ولا يصح أن نتوقع من مفكر عاش فى القرن الثانى عشر الميلادى، أن يتوصل إلى نتائج العلم فى القرن العشرين.

لقد كانت الدكتورة زينب عفيفى فى دراستها لموضوع العالم، على وعي تام بأبعاد هذا الموضوع، وخاصة أنها كانت حريصة على الإطلاع على أحدث الكتب العلمية حتى يمكنها المقارنة بين فكر وفكرة، بين منهج ومنهج.

أقول وأكرر القول بأن الدراسة التى قامت بها الدكتورة زينب عفيفى إنما تعد من بعض زواياها تصحيحاً لموقع ابن رشد الفكرى. لقد مرّ على عالمنا العربى

فترة طويلة من الزمان كان أشباه الأساتذة ينظرون إلى ابن رشد من خلال مؤلفاته فقط، ويقومون باستبعاد شروحه على أرسطو، ويقولون إن ابن رشد في مؤلفاته إنما يعمل لحسابه الخاص، أما في شروحه فإنه كان يعمل لحساب أرسطو. كانوا يقولون بهذا القول الخاطئ وكأنهم يتحدون عن قطاع اقتصادي نميز فيه بين القطاع العام والقطاع الخاص. فإذا جاءت بباحثتنا اليوم وعوّلت بالدرجة الأولى على شروح ابن رشد فإن هذا يدلنا على تهافت الاتجاه السابق.

ومن المؤسف أننا كعرب لم نفهم ابن رشد، في حين كان الأوروبيون أكثر منا فهماً وإدراكاً لحقيقة مذهبة. فكم نجد من خلال شروحه فكرًا ثاقبًا، نجد فكرًا لم يكن فيه مجرد شارح أو متابع لأرسطو، بل نقول إن ابن رشد من خلال شروحه كان أكثر جرأة ودقة وعمقاً مما نجده في مؤلفاته.

ويقيني أن اختيار الدكتورة زينب عفيفي لابن رشد كموضوع لكتابه إنما يعد تعبيرًا من جانبها عن الاعتقاد بأهمية ابن رشد وفلسفته، خاصة ونحن في عصر انتشرت فيه الدعوات الزائفية، الدعوات التي يدخل حديثنا عنها في إطار الحديث عن الغول والغوريت والكائنات الخرافية. لقد انتشر بيننا الحديث عن أسلمة العلوم، في حين أن العلم هو العلم، ولا يصح أن نتحدث عن علوم للمسلمين وعلوم للكافر والعياذ بالله!!!. انتشر بيننا الحديث عن الغزو الثقافي. انتشر بيننا القول باستخراج النظريات العلمية من الآيات القرآنية. كلها دعوات زائفة تعد جهلاً على جهل، دعوات كان وراء انتشارها وتدعيمها بعض دول البترول، وارتباط البترول بالدولار، وما أدرك ما الدولار، تماماً كما كانت تلك الدول وراء انتشار الفكر التقليدي عند ابن تيمية على سبيل المثال، وبالتالي حجب الفكر التنويري التقديمي الذي نجده عند أناس آمنوا بربهم وأمنوا بوطنهم وكان على رأسهم بين فلاسفة العرب، فيلسوفنا العظيم ابن رشد.

إن القارئ للفصول التي يتضمنها كتاب الدكتورة زينب عفيفي، يجد بالإضافة إلى حسها العلمي النقدي، روحًا تتسم بالتواضع. لم تكن النغمة المسيطرة على كتابها، تلك النغمة التي نجدها عند أناس يقولون عن كتاباتهم إنها تعد مشروعًا

فكريًا. نقول هذا نظرًا لأننا نجد في أرض الفلسفة في عالمنا العربي من يفسد فيها، ويزعم للناس أنه يقدم مشروعًا أو أكثر من المشروعات الفكرية، وكأنهم يتحدثون عن مشروعات رائفة تقوم بها شركات توظيف الأموال التي كشفت الأيام خداعها وتضليلها.

لقد انقطع وجود الفلسفه العرب بعد وفاة فيلسوفنا ابن رشد في العاشر من ديسمبر عام ١١٩٨م، ومن يزعم لنفسه الآن أنه يعد فيلسوفًا عربىًا، فإن هذا الزعم من جانبه إنما يكشف عن تخلف عقلى وقصور ذهنى. وهل يمكن أن نتصور فيلسوفًا بدون منهج يدعوه إليه ويكون له إسهامه البارز في التعبير عنه كلاً ثم كلاً. لا يوجد عندنا منذ ثمانية قرون أىً فيلسوف من الفلسفه، ونحن أقرب ما نكون إلى أصحاب التوكيلات الفكرية.

إن دراسة ابن رشد تثير العديد من القضايا والمشكلات. ومن واجبنا أن نشيد بأية دراسة حول ابن رشد إذا كانت قائمة على خطة أكاديمية علمية. وأقول إن الدكتورة زينب عفيفي قد بذلت في بحثها أقصى ما تستطيع. وكانت على العهد بها منذ أن كنت مشرقاً على رسالتها للماجستير ورسالتها للدكتوراه، باحثة متميزة تعمل في صمت ولا تسعى وراء الشهرة والطلب الألزج حين خرجت علينا بهذا العمل الذي نشيد به رغم اختلافنا مع الباحثة حول رأى أو أكثر من الآراء التي قالت بها في ثانياً كتابها. ويكتفى أن نقول إن العمل الذي تقدمه اليوم باحثتنا الدكتورة زينب عفيفي للطبع والنشر يعد علامه على الطريق، يعد لبنة من اللبنات في بناء الدراسات الرشدية. يعد تحية وذكرى لروح ابن رشد، روح الفيلسوف التي يعجب أن ترفرف علينا في كل زمان وكل مكان، بعد أن باعدنا بين أنفسنا وبين العقل وطغى صوت اللامعقول على صوت المعقول، وذلك على الرغم من ارتباط الظلام واللامعقول بالعدم، وارتباط العقل والنور بالوجود. لقد كان ابن سينا يقول في مناجاته لله تعالى: فالن ظلمة العدم بنور الوجود.

فتحية إلى مؤلفتنا الدكتورة زينب عفيفي حين تكتب اليوم عن ابن رشد،  
وحين تدرس موضوع العالم في فلسفة ابن رشد الطبيعية. وأنا على يقين أن  
المهتمين بفكرة ابن رشد، سيجدون في عمل الدكتورة زينب عفيفي الكثير من  
الجوانب المشرقة للوضاءة. أنا على يقين أن روح ابن رشد ترفرف الآن في سعادة  
حين تجد اهتماماً بفكرة بعد أن طال بنا الانتظار.  
والله هو الموفق للسداد.

مدينة نصر - في العاشر من ديسمبر عام ١٩٩٢ م

عاطف العراقي



(Γ)

---

تقدير لكتاب د. دولت عبد الرحيم:  
«التصور الفلكي عن ابن رشّة»

---



يحتل الفيلسوف العربي ابن رشد مكانة كبيرة في تاريخ الفكر الفلسفى العربى . إنه يعد صاحب أصرح اتجاه عقلى فى تاريخ فلسفتنا العربية ، من مشرقتها إلى مغربها ، وبوفاته فى العاشر من ديسمبر عام ١١٩٨م ، انتهى وجود الفلسفة العرب ، بمعنى أننا لا نجد فى بلداننا العربية منذ ثمانية قرون فيلسوفاً من الفلسفه ، كما أن فيلسوفنا ومحركنا الشامخ ابن رشد يعد شهيد الفلسفة فى عالمنا العربى ، فكم حورب أثناء حياته ، وتم نفيه ، وأحرقت كتبه ، بل استمر إهمال فكره فى بلداننا العربية بعد وفاته ، فالاضطهاد - إذن - كان قبل وفاته وبعد وفاته . ولم يحتفل به وبأفكاره فترة طويلة من الزمان ، إلا البلدان الأوروبية ، فى الوقت الذى كان فيه النموذج بالنسبة للشرق ، المفكر الغزلى ، ومن هنا كان التقدم من نصيب الغرب ، الذى انتصر لابن رشد ، وكان التأخر لاحقاً بالشرق وبالبلدان العربية ، التى أرادت أن يكون النموذج بالنسبة لها ، الغزالى تارة ، والأشاعرة تارة أخرى ، وابن تيمية وأنصاره تارة ثالثة ، وهكذا إلى آخر النماذج التى سادت فى عالمنا العربى ، عن طريق أفكارها التى لا تخلي من نوع من التخلف والدعوة إلى الرجوع إلى الوراء والصعود إلى الهاوية وبشـ المصير ، الأفكار التى تدخل الآن فى إطار ما نطلق عليه «البتروفـكـر» وما يرتبط به من أفكار أصولية ، لا تخلي من جذور إرهابية ودعوة إلى الظلام .

وقد جمع ابن رشد بين كونه فـيلـسوفـاً ، وكـونـه عـالـماً . إنه إذا كان قد ترك لنا كـتبـاً في الفلـسـفة ، فقد ترك لنا كـتبـاً ورسـائلـ في مجالـ العلمـ . وكم سبق لـى أن دعـوتـ إلى ضـرـورة الـاـهـتمـامـ بـكتـبـهـ وـرسـائـلهـ الـعـلـمـيـةـ ، تمامـاًـ كماـ نـهـتـمـ بـكتـبـهـ الفلـسـفـيـةـ . قـلتـ هـذـا طـوالـ اـشـتـغـالـيـ وـاهـتـمـامـيـ بـفـلـسـفـةـ ابنـ رـشـدـ ، عـمـيدـ الفلـسـفـةـ العـقـلـيـةـ ، وـذـلـكـ مـنـذـ مـاـ يـقـرـبـ مـنـ نـصـفـ قـرنـ مـنـ الزـمـانـ حـينـ كـنـتـ أـقـرأـ لـابـنـ رـشـدـ

بكل إعجاب، وحين كنت أقوم بالكتابة عن أفكاره وما أروعها، وعن مذهبة الفلسفى.

والمجالات العلمية عند ابن رشد، تعد مجالات عديدة، لقد اهتم بالطبع وال المجالات الطبيعية بوجه عام، وبالفلك أيضاً. وقد أرادت الدكتورة دولت عبد الرحيم البحث في المجال الذي يتعلق بالفلك عند ابن رشد.

إن الكتاب الذى تقدمه اليوم للقراء، كتاب يبحث فى مجال الفلك عند ابن رشد كما أشرنا منذ قليل، وقد قسمت الباحثة كتابها إلى مجموعة من الأقسام والعناصر فى محاولة من جانبها لتقديم تصور لنظام الفلكى كما يظهر فى كتابات ابن رشد. وقد رجعت فى سبيل ذلك إلى العديد من المصادر والمراجع المهمة. وما أعنها على ذلك أن المؤلفة الدكتورة دولت عبد الرحيم قد اهتمت منذ زمان طويل بدراسة تاريخ العلوم عند العرب. درست آراء الحسن بن الهيثم فى بحثها للماجستير، وحللت آراء إخوان الصفا العلمية فى دراستها للدكتوراه. وقد أرادت الانتقال من ابن الهيثم وإخوان الصفا، إلى دراسة الآراء الفلكية عند آخر فلاسفة العرب، وهو ابن رشد الفيلسوف والعالم.

حللت الباحثة فى دراستها المكانة العلمية لابن رشد، وكشفت عن العلاقة بين الفلك والفلسفة عند ابن رشد، وبيّنت موقف ابن رشد من الآراء الفلكية التي قال بها المفكرون الذين سبقوه.

ونود أن نشير إلى أن دراسات ابن رشد الفلكية قد غلب عليها الجانب النظري. إنه يعد من الفلاسفة العلماء، وليس من العلماء الفلاسفة. لقد جاءت دراساته الفلكية - فى بعض جوانبها - وقد غلب عليها الجانب النظري التجريدى، كما أنه كان فى بعض آرائه عالة على المفكرين الذين سبقوه، وخاصة أرسطو قبل الميلاد. صحيح أن رسائله العلمية تكشف عن اهتمام من جانبه بالمشاهدة واللاحظة والتجربة أحياناً، ولكن من الصحيح أيضاً أن نقول إن الجانب الوصفى الكيفي كان بارزاً فى دراساته، فى حين أن العلم يعد

كماً، وكماً فقط، بحيث لا تجد صلة بين العلم والجانب الكيفي من قريب أو من بعيد.

وقد رجعت الباحثة إلى العديد من المصادر والمراجع المهمة في بحثها، ولا شك في أن هذا يعد ميزة من مزايا دراستها، كما أنها قد تبيهت إلى الفرق الجذري بين أساس العلم القديم، وأساس العلم الجديد. صحيح أننا نختلف معها حول رأى أو أكثر من الآراء أو الأحكام التي قالت بها وهي تدرس آراء ابن رشد، ولكن من الصحيح أيضاً أن نقول إنها قد بذلت جهداً في بحثها، كما أنها أشارت إلى الفرق بين آراء ابن رشد - والتي استفاد أكثرها من أرسطو - وبين الآراء الفلكلورية التي وجدناها في العلم المعاصر.

ونظراً لاختلاف الأساس العلمي الذي تجده الآن، عما وجدناه في الماضي، فإننا لا نتردد في القول من جانبنا بأن الآراء العلمية التي قال بها هذا المفكر أو ذاك من مفكري العرب، وابن رشد كواحد منهم، إنما ندرسها ك مجرد تاريخ. ومن الوقت الضائع عيناً أن نحاول خلع دلالات علمية معاصرة، على هذا الرأى أو ذاك من الآراء العلمية عند العرب. لقد ساد - تلك الآراء - الجانب الكيفي كما قلنا، ومن هنا لا تجد لها تطبيقات مؤثرة في حياتنا.

وإذا قمنا بكتابه مؤلف نرصد فيه النظريات العلمية الدقيقة والتي تعد سائدة الآن في العلم المعاصر، فيقيني أن العلوم عند العرب سوف لا تشغله أكثر من سطر واحد أو سطرين في هذا المؤلف. لقد أدى دوراً حيوياً في الماضي، هذا ما لا أشك فيه، ولكن من العبث البحث عن دور للعلم العربي في عصرنا الحالى، فالأساس غير الأساس، والمنهج غير المنهج. والويل كل الويل للأمة العربية حين ترمى في أحضان العلوم عند العرب قديماً، بل إن هذه العلوم كلها سوف لا تساعدننا على اختراع أبسط نوع من أنواع المخترعات.

لقد قال ابن رشد بالعديد من الآراء العلمية وبذل - في سبيل القول بها والبرهنة عليها - جهداً ملحوظاً. وكم أكدت الدكتورة دولت عبد الرحيم على

هذا الجانب، ولكن أكثر هذه الآراء قد أصبح في خبر كان، إن صبح هذا التعبير، أصبح مجرد تاريخ. وحسناً أشارت باحثتنا الدكتورة دولت عبد الرحيم إلى هذا الموضوع، وإن كانت بعض آراء ابن رشد تحتاج من المؤلفة إلى وقفة أطول، وقفة نقدية بالدرجة الأولى.

نجد في هذه الدراسة عن التصور الفلكي عند ابن رشد، حسراً لأكثر رسائل وكتب ابن رشد في مجال الفلك، وأشهد أن المؤلفة قد قضت وقتاً طويلاً في دراستها، كما أنها حاولت جهدها في الربط بين آراء ابن رشد الفلكية، وآرائه في المجالات العلمية الأخرى. وهذا يتضح بصفة خاصة في الباب الثاني من بحثها. وهذا الاتجاه من جانبها نحو الربط بين الآراء الفلكية، وسائر الآراء العلمية الأخرى، يعد اتجاهًا محمودًا، إذ إنه من الصعب، بل المستحيل، أن نحاول فهم حقيقة آراء ابن رشد الفلكية بمعزز عن سائر آرائه العلمية الأخرى، وخاصة حين يتحدث عن العالم العلوي (العالم ما فوق فلك القمر) والعالم السفلي (العالم ما تحت فلك القمر) وحين يقابل بين العناصر الأربع في العالم السفلي (التراب والماء والهواء والنار) وبين مادة الأثير التي تتكون منها الأجرام السماوية، والتي تختلف في طبيعتها اختلافاً جذرياً عن طبائع العناصر الأربع، وبحيث تفصل بين ميكانيكا الأرض وميكانيكا السماء.

نعم وضعت الدكتورة دولت ذلك في اعتبارها، وقادت بالبحث عن أساس الآراء الفلكية عند ابن رشد عن طريق فحص الآراء العلمية لابن رشد في كثير من المجالات التي بحث فيها، كما أنها إذا كانت قد اهتمت بإبراز الجانب النظري عند ابن رشد و موقفه من الآراء العلمية التي سبقته، فإن هذا كان ضروريًا من جانب الباحثة، فمن طريق نقد لهذا الرأي أو ذاك من الآراء العلمية التي قال بها مفكرون سبقوه، يمكننا التوصل إلى حقيقة الآراء العلمية لابن رشد، ولماذا اختار موقفاً دون موقف آخر، وإن كان يلاحظ أن ابن رشد ليس من الضروري أن يكون على صواب حين ينقد رأياً أو أكثر من الآراء التي قد تكون داخلة في المجال العلمي أكثر من آرائه هو نفسه التي قال بها.

من الضروري - إذن - أن ندرس تاريخ العلوم عند العرب، والفلك يعد واحداً من هذه العلوم. وإذا جاءت الدكتورة دولت اليوم لكي تقدم لنا عرضاً جانب من الجوانب العلمية، وهو الجانب الفلکي، عند فيلسوف عملاق جمع بين الفلسفة والعلم، وهو ابن رشد، فإن هذا يعد أمراً يدعو إلى الإعجاب، وبصرف النظر عن اتفاقنا أو اختلافنا مع الباحثة، ويكتفى أن هدف الباحثة كان هدفاً يتبلور في أساسه حول الكشف عن جانب من جوانب تراثنا، إذ قد لا يكون العيب في التراث، بل في الفهم الخاطئ للترا

هذا بالإضافة إلى أن الباحثة في دراستها قد بحثت إلى العرض الموضوعى، ولم تتردد في إثبات تأثر ابن رشد بالسابقين. هذا يعد اتجاهًا سليمًا ودقيقًا، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار وجود مجموعة من أشباه الباحثين ومن متخلضي العقول الذين يحاولون رد كل رأى علمى إلى العرب، بحيث لا يضعون في اعتبارهم أن أكثر الآراء العلمية التي قال بها العرب، إنما كانوا - كما قلنا - قد استفادوها من الأمم التي سبقتهم، ولكن ماذا نفعل إزاء أناس تحسبهم من المتفقين، وهم من أشباه المتفقين.

لقد بذلت الباحثة جهداً في دراستها، وأضافت إلى بعد الموضوعى، بعدًا ذاتياً نقدياً، ورجعت إلى العديد من المصادر والمراجع المهمة. وإذا كنت أكتب هذا التصدير في ذكرى وفاة أعظم مفكرينا وهو ابن رشد، فإني أرجو من الباحثة الدكتورة دولت عبد الرحيم استكمال دراسة الآراء العلمية لهذا الفيلسوف حتى ترفرف روح ابن رشد في سعادة.. . بعد أن ظلمناه حيًا، وظلمناه بعد وفاته.

والله هو الموفق للسداد.

عاطف العراقي



---

أسماء بعض الرسائل الجامعية في مجال الفلسفة الرشيدية  
التي أشرفته عليها (\*).

---

---

(\*) ذكرت أسماء الباحثين وأسماء الرسائل التلميذى الدكتور عصمت نصار، وقد أوردها فى دراسة بعنوان:  
«الأبعاد التربوية فى فلسفة ابن رشد»، ودراسة د. عصمت نصار فى طرقها للنشر.



- ١ - عبد الرزاق قسوم: فكره الزمان فى فلسفة ابن رشد.
- ٢ - منصور محمود عبد الرازق: موقف ابن رشد من الفلسفة الإلهية عند ابن سينا.
- ٣ - تحية محمد عز الدين: مشكلة السببية فى الفلسفة الطبيعية والإلهية عند الأشاعرة وابن رشد.
- ٤ - عابدين السيد عبد الله: الفقه عند ابن رشد.
- ٥ - نبيلة ذكري: المؤثرات اليونانية فى فلسفة ابن رشد الإلهية.
- ٦ - سميرة حسن حامد: موقف ابن رشد من آراء الأشاعرة.
- ٧ - أحمد عبد المهيمن: إشكالية التأويل عند كل من الغزالى وابن رشد.
- ٨ - ياسر زكى البثانوى: الإنسان عند القاضى عبد الجبار المعتزلى وابن رشد الفيلسوف.
- ٩ - فهمى عبد العزيز فهمى: التضمينات التربوية فى فلسفة ابن رشد.
- ١٠ - أشرف فتحى عمارة: مشكلة الخير والشر عند القاضى عبد الجبار وابن رشد.



## **أسماء بعض الرسائل التي تتعلق بالفلسفة الرشدية وشاركت في مناقشتها الجامعات المصرية**

- ١ - نظرية الموجهات عند ابن سينا وابن رشد - الباحثة: عزة العدولى خليل مطر - دكتوراه.
- ٢ - العالم عند ابن رشد - الباحث: إبراهيم محمد إبراهيم - ماجستير.
- ٣ - مصطفى عبد الرزاق وتأثره بابن رشد - الباحث: أشرف عكاشه - ماجستير.
- ٤ - الألوهية بين الكندي وابن رشد - الباحث: عبد الهادى إمبابى - ماجستير.
- ٥ - قضية البعث بين الغزالى وابن رشد - الباحثة: مدحنة عبد المنعم بيومى - ماجستير.



## الملحق الثامن

### الغيلاسوف، ابن رشد في ملتقى الجزائر

#### (ثمانية قرون ميلادية على وفاته)

\* ويتضمن هذا الملحق تغطية لوقائع الملتقى الخاص بابن رشد الذي عقد بالجزائر، وكان كاتب هذه السطور هو المصري الوحيد الذي تمت دعوته للمشاركة في هذا الملتقى ورئاسة بعض جلساته والإسهام في بعض الأحاديث الإذاعية والتليفزيونية احتفالاً بمرور ثمانية قرون ميلادية على وفاة آخر فلاسفة العرب. وقد سبق نشر هذه التغطية بمجلة «إبداع» التي تصدر بالقاهرة.

\* كما يتضمن الملحق إشارة إلى مجلة «ابن رشد»، وهي مجلة فصلية في الفكر والعلوم والاستشراف (العدد الأول عن ابن رشد في مناسبة الاحتفال بمرور ثمانية قرون على وفاته) وتتصدر المجلة عن دار مارينور للنشر بالجزائر.



## أولاً

ابن رشد في ملتقى الجزائر (\*)  
في مناسبة مرور ثمانية قرون ميلادية على وفاته

---

(\*) دراسة كتبها عن ملتقى ابن رشد بالجزائر. ونشرت بمجلة «إيداع» - القاهرة.



الجزائر، في ٢٤/٥/١٩٩٨

الموضوع : دعوة

الاستاذ الدكتور عاصف الصراف  
كلية الآداب - جامعة القاهرة -

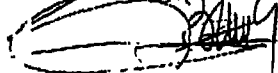
تحية طيبة وبعد :

تبعاً لحديثنا المألفي بشأن إصدار مجلة ابن وشد وخصوص الملتقى الفكري والعلمي الذي سيخصص موضوع : "ابن وشد : عقلانية في الإجهاض، عالمية في الرؤية" والذي ستشارك فيه صنورة من المثقفين خصوصاً منهم المجددون في الفكر الرشدي، يسعدني أن أوكد لكم عزم المجلة على التشرف باستضافتكم محاضرًّا ومناقشةً. وذلك يومي السبت والأحد 23 و 24 مايو 1998. وعليه نرجو إفادتنا بعنوان مداخلتكم - إن أمكن - قبل الخامس من نفس الشهر.

ونقبلوا أستاذنا العاضل أسمى آيات التقدير والعرفان.

المدير، مسؤول النشر

أ/ فهمي بوماله





قد لا تكون مبالغًا في القول بأن الفيلسوف ابن رشد يعد أعظم فلاسفة العرب على وجه الإطلاق وخاصة إذا وضعنا في اعتبارنا أنه يعد عميد الفلسفة العقلية في بلداننا العربية من مشرقها إلى مغاربها. وإذا حاول نفر من صغار الباحثين وأشياه الدارسين، التقليل من المكانة الكبرى التي يحتلها هذا المفكر العملاق في تاريخ الفلسفة العربية، بل الفلسفة العالمية، فإن محاولاتهم تعد فاشلة تمامًا، إذ يسيطر عليها الجمود والتخلف الفكري والعقلاني والعياذ بالله.

وإذا كان ابن رشد قد توفي في العاشر من ديسمبر عام (١١٩٨ = ٥٩٥ هـ) فإن دولاً كثيرة في الشرق والغرب قد رأت أنه من الضروري واللازم الاحتفال بمرور ثمانية قرون ميلادية على وفاة هذا الفيلسوف الذي ظلم حيًا وظلم ميتاً أيضًا.

ومن البلدان التي اهتمت بالاحتفال بمرور ثمانية قرون على وفاة هذا الفيلسوف: تونس، والجزائر، والعراق، والمغرب، بالإضافة إلى بلدان أوروبية عديدة، إذ إن أوروبا قد تأثرت منذ عدة قرون ب الفكر هذا الفيلسوف، ومن هنا كان تقدمها. لقد اختارت النموذج ابن رشد. أما نحن العرب، فقد اخترنا - للأسف الشديد - الغزالي عدو الفلسفة والفلسف، وأيضًا ابن تيمية صاحب العقلية الرجعية، وبالتالي أصابنا التخلف، وانقطع وجود الفلسفة بينما منذ ثمانية قرون، وخاصة أن فكر ابن تيمية - على وجه التحديد - تقوم بالدفاع عنه بعض الدول البترولية ويرتبط ذلك بما نطلق عليه من جانبنا «البتروفكر» أي: الفكر الرجعى المتخلف الذى يرتبط بالبترول والدولار.

هذه البلدان التي أشرنا إليها، بعضها تم الاحتفال من جانبها بابن رشد وبعضها الآخر في طريقه للاحتفال بابن رشد، ومن بينها العراق في سبتمبر

القادم، والمغرب في ديسمبر من هذا العام، وهو الشهر الذي توفي فيه ابن رشد كما سبق أن أشرنا. أما في مصر رائدة العروبة، فسوف يتم الاحتفال بذلك في فبراير عام ٢٠٠٠ تحت شعار «ابن رشد على مشارف قرن جديد». هذا بالإضافة إلى ندوة دولية عقدت عن ابن رشد منذ أربع سنوات على وجه التقريب، وأيضاً إصدار كتاب تذكاري ضخم عن هذا الفيلسوف وقد صدر عن المجلس الأعلى للثقافة تحت إشراف كاتب هذه السطور، وقد تضمن بحوثاً ودراسات عديدة بذل فيها كاتبوها أقصى جهدهم. وإذا كانت بعض سهام النقد قد وجهت إلى هذا العمل الضخم، فإن هذا كان شيئاً متوقعاً، إذ ماذا نفعل إزاء أصحاب الفكر الأصولي الرجعي والذين أصيّبوا بالتخلف العقلي والعياذ بالله ١٩

لقد تلقيت دعوة كريمة للسفر إلى الجزائر العاصمة للمشاركة في ملتقى عن الفيلسوف ابن رشد. ولم أتردد رغم ظاهرة الإرهاب بالجزائر والنشاط السيئ لمن يريدون الخلط بين الدين والسياسة، في قبول هذه الدعوة والترحيب بها، لأسباب عديدة، من بينها، بل على رأسها، اهتمامي البالغ بابن رشد وفلسفته ابن رشد وكتاباته عنه وعن فلسفته آلاف الصفحات، طوال أكثر من أربعين عاماً، فإذا كان الملتقى عن ابن رشد وفي أي مكان، فلا بد أن ألبى النداء أو الدعوة الكريمة من الجزائر، وخاصة أنني كنت المصري الوحيد الذي تمت دعوته لحضور هذا الملتقى الثقافي.

هذا بالإضافة إلى حنيفي لزيارة الجزائر، تلك البلاد الجميلة، التي لم يقم بتلطيخ جمالها، إلا هؤلاء الذين يزعمون أنهم من المسلمين، والإسلام منهم براء، والذين يريدون الوصول إلى كراسى الحكم عن طريق خلطهم البعض بين الدين والسياسة. لقد قمت بتدريس الفلسفة في جامعة من جامعاتها، جامعة قسنطينة عام ١٩٧٠، وكانت أستاداً زائراً بجامعة قسنطينة أيضاً عام ١٩٨٤، ونشرت بصحفها ومجلاتها العديد من المقالات ومن بينها مقالات عن ابن رشد منذ أكثر من ربع قرن من الزمان. فقللت لنفسي إن هذه الدعوة تعد فرصة لزيارة الجزائر حتى أذكر الأيام التي قضيتها هناك.

ومن بين أسباب ترحبي بحضور هذا الملتقى، أننى علمت بصدور العدد الأول من مجلة تحمل اسم ابن رشد، وسائلير إلى بعض محتوياتها بعد قليل، إذ لعلها أول مجلة تحمل اسم عظيم وآخر فلاسفة العرب ابن رشد.

كان محور الملتقى وشعاره «ابن رشد: عقلانية في الاجتهاد. عالمية في الرؤية». وأحسب أنه يعد شعاراً بالغ الأهمية وخاصة في الوقت الحالى الذى انتشر فيه أشباء الباحثين الذين يقللون من الأهمية التى يحتلها ابن رشد فى تاريخ الفكر العالمى، بالإضافة إلى أهمية موضوع الاجتهاد، إذ إن ابن رشد كان فقيهاً وقاضياً، بل قاضياً للقضاء. وإذا حاول أناس التقليل من أهمية الاجتهاد، فلن نعيرهم التفاتاً؛ لأن النزرة المفتتحة للدين تجعل الدين فى حالة قوة واستمرارية، وإن كان أكثرهم لا يعلمون.

تم عقد الملتقى فى يومى السبت ٢٣ مايو، والأحد ٢٤ مايو، وأستطيع القول بأن الملتقى كان ناجحاً بكل المقاييس. لقد كانت المناقشات والبحوث ثرية بلا حدود. كان الملتقى مهرجاناً ضخماً للاحتفال بالفکر الرشدى، هذا الفکر الذى تحرّم بعض دول البترول دراسته وتدریسه. نعم كان الملتقى مهرجاناً كبيراً ليس داخل قاعات الملتقى، بل من خلال لقاءات صحافية عديدة، وببرامج إذاعية، وببرامج تليفزيونية لا حصر لها، وبحيث كان ابن رشد على كل لسان قبل عقد جلسات الملتقى، وخلال الأيام التى أعقبت جلسات الملتقى.

شارك في المؤتمر أو الملتقى كثير من المهتمين بالفکر الرشدى، سواء الذين يتفقون مع ابن رشد في أفكاره، أو الذين يختلفون معه في منهجه وأفكاره. وتناولت البحوث التي نوقشت بالملتقى، ابن رشد في عصره، وامتداد الأثر الرشدى خلال الزمان وحتى أيامنا الحالية، وخاصة عند الغرب الذى احتفل - كما قلنا - منذ قرون عديدة بالفکر الرشدى (الرشدية اللاتينية) في حين قمنا نحن العرب بتوجيه الاتهامات إلى ابن رشد وفکره بحيث ظلمناه في حياته (نفيه إلى بلدة أليسانة) وظلمناه بعد مماته وحتى يومنا الحالى، وبحيث لا نجد أكثر طلاب الفلسفة يعرفون شيئاً عن ابن رشد، وفکر ابن رشد.

قلنا إن جلسات المؤتمر قد استمرت طوال يومين من الصباح إلى المساء ونود أن نقف عند بعض البحوث والمناقشات، سواء كانت بحوثاً قد أصحابها إلى الجزائر لحضور جلسات الملتقى، أو كانت بحوثاً أرسلتها أصحابها لمناقشتها في الملتقى.

كانت كلمة الافتتاح، كلمة رائعة، قالها الأستاذ فضيل بو مالة مدير «مجلة ابن رشد»، والمحرك النشيط لقيام هذا الملتقى والمعد له. لقد حلل أفكار ابن رشد وكشف عن دوره الرائع في تاريخ الفكر العربي، بل الفكر العالمي، كما رحب بالضيف ترحيباً حاراً، بل قام باستقبال الضيف من خارج الجزائر، ويدلل كل جهده في عمل ترتيبات الإقامة بفندق الأوراس، وهو من أعظم فنادق الجزائر العاصمة، ويطل على البحر مباشرة، حتى يدرك المقيم به سحر الطبيعة وروعتها.

ومن محاضرات اليوم الأول، محاضرة الدكتور عبد الرحمن التليلي، أستاذ الفلسفة بكلية العلوم الإنسانية والاجتماعية بتونس الشقيقة. وكان موضوع محاضرته «العقلانية الرشدية وأزمة المشروع الاجتماعي في الفكر الإسلامي» وقد حلل أبعاد هذا الموضوع من كافة جوانبه. والدكتور التليلي يعد من المهتمين ببعض جوانب الفكر الرشدي، وقد أضاف بحثه العديد من النقاط في مجال الفلسفة الرشدية، واستطاع الربط بين فكر ابن رشد الذي توفى منذ ثمانية قرون، والواقع الذي نعيشه اليوم، وبحيث وجدنا ابن رشد وكأنه حاضر أمامنا.

قلنا إن الملتقى الخاص بابن رشد، قد تميز بالمناقشات المثمرة والرائعة. فالممناقشة الأولى بعد محاضرة الدكتور عبد الرحمن التليلي، كانت من جانب كاتب هذه السطور، وقد ركزت فيها على القول بأن ابن رشد لم يقل بما قال به إلا لكي نستفيد من دروسه وأقواله. وعارض علينا نحن العرب، حين لا ندرك أهمية ابن رشد والحلول التي قدمها في المجالات الفكرية والاجتماعية.

وكانت المناقشة الثانية للدكتور دبلة عبد العالى بجامعة بسكرة الجزائرية، وقد

أكَدَ فيها على الأهمية الخاصة لابن رشد وصلته الفكرية بفلسفة سبقوه كابن باجه وابن طفيلي وهما من فلاسفة المغرب العربي الإسلامي، ومدى معارضته لبعض الأفكار والاتجاهات التي قال بها فلاسفة المشرق العربي كالفارابي وابن سينا، ومعارضته المشهورة للغزالى مؤلف كتاب «تهافت الفلسفه» وكيف رد عليه ابن رشد منتصرًا للفلسفة في كتابه «تهافت التهافت».

أما المناقشة الثالثة فكانت من جانب الدكتور عبد اللطيف عبادة بجامعة قسنطينة بالجزائر. ومناقشته كانت تتسم بوجه عام بالمعارضة للفكر الرشدي والانتصار للأشاعرة. وعلى الرغم من اتجاهه الأشعري بوجه عام وعدم ترجيحه كثيراً بالفلسفة الرشدية، إلا أن مناقشته اتسمت بالعمق، وإبراز الرأى والرأى الآخر. وكان قصد الدكتور عبد اللطيف عبادة التركيز على جهد المتكلمين في مجال الفكر الإسلامي، سواء كان من الأشاعرة الذين عاشوا في فترة مبكرة، أو كانوا من متأخرى الأشاعرة كعبد الدين الإيجي، والشهريستاني، وفخر الدين الرازي. لقد حلل العديد من آراء هؤلاء الأشاعرة، وبين من خلال مناقشته العميقه الجهد الذي قاموا به في دراسة القضايا الدينية والقضايا الفلسفية.

هذا عن جلسات الصباح في اليوم الأول للملتقى العالمي الخاص بابن رشد الفيلسوف العربي العالمي. أما جلسات المساء، فقد بدأت بمحاضرة باللغة الأهمية موضوعها «سلطة التأويل عند ابن رشد بين الفلسفة والفقه»، ألقاها الدكتور عبد الرزاق قسوم بجامعة الجزائر. وأكاد أقول إن هذه المحاضرة تعد من أهم محاضرات الملتقى في يومه الأول. وهذا كان متظراً من الدكتور عبد الرزاق قسوم، إذ إنه تخصص في فلسفة ابن رشد في دراسته للماجستير تحت إشرافى بقسم الفلسفة بكلية الآداب - جامعة القاهرة، وكان موضوع رسالته «فكرة الزمان في فلسفة ابن رشد»، وقد نشرت الرسالة في كتاب صدر بالجزائر. وأذكر أن رسالته قد حارت الإعجاب أثناء مناقشة اللجنة لها. وكانت اللجنة مكونة مني كمشرف على الرسالة، ومن الأئب الدكتور جورج شحاته قنواتي الذي رحل عن عالمنا منذ سنوات قليلة، وكان مديرًا لمعهد الدراسات الشرقية للأباء الدومينيكان

بالقاهرة، ومن الدكتور يحيى هويدى أستاذ الفلسفة بكلية الآداب - جامعة القاهرة.

لقد حلل الدكتور عبد الرزاق قسوم فى محاضرته بالملتقى ، أبعاد فكرة التأويل عند ابن رشد، وركز على كتابين لابن رشد هما: «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال»، و«بداية المجتهد ونهاية المقتضى في الفقه» والكتاب الأول كما يعلم القراء الأعزاء، القصد منه التوفيق بين الدين والفلسفة. وقد دافع فيه ابن رشد عن الفلسفة وعن البرهان الفلسفى والمنطقى وذكر فيه أننا نعلم أن كل ظاهر من الشرع يخالف العقل ، فإن هذا الظاهر يقبل التأويل ، على قانون التأويل العربى ، وأن هذه قضية لا يشك فيها أى مسلم ، ولا يرتاب فيها أى مؤمن . كما بين ابن رشد أنه يقصد بالحكمة - أى : الفلسفة - النظر فى الأشياء بحسب طبيعة البرهان. أما الكتاب الآخر «بداية المجتهد» فقد حلل فيه ابن رشد موضوعات فقهية عديدة وأشار فيه إلى قانون التأويل .

وقد استطاع الدكتور قسوم فى محاضرته ، الربط بين الكتيبتين ، بالإضافة إلى تحليله لكتاب آخر لابن رشد ، اهتم من خلاله بدراسة موضوع التأويل ، ومعنى به كتاب «مناهج الأدلة في عقائد الله». وهى محاولة جادة من جانب المحاضر ، الدكتور قسوم ، إذ من المعروف تماماً أن ابن رشد قد سار في كتابه «مناهج الأدلة» على طريق التأويل ، وربط بين القياس الشرعى ، والقياس المنطقى الفلسفى .

أما المحاضرة الأخيرة في اليوم الأول للملتقى ، فقد ألقاها الأستاذ عبد المجيد بو قربة ، وكان موضوعها «إشكالية النقل والعقل في الفلسفة الإسلامية من الفارابي إلى ابن رشد». وقد تميزت المحاضرة بالعرض الشامل والدقيق لفكرة النقل وعلاقتها بالعقل في مجال الفلسفة الإسلامية ممثلة عند العديد من فلاسفة العرب كالفارابي وابن سينا في المشرق العربي ، وابن رشد في المغرب العربي . وقد ذكر المحاضر في دراسته أسماء العديد من المصادر الرئيسية عند هؤلاء الفلاسفة ، والتي ركز فيها فلاسفة العرب على هذه الفكرة ، فكرة النقل والعقل ،

ويبين أنها كانت فكرة محورية عند فلاسفة العرب، إذ إنها أثرت على اتجاههم في دراسة أكثر الموضوعات الفلسفية التي قاموا بها.

وفي الجلسة المسائية كان فيها الكثير من المناقشات المهمة والمحورية حول محاضرة الدكتور عبد الرزاق قسوم، ومحاضرة الأستاذ عبد المجيد بو قربة بالإضافة إلى مناقشات الجمهور الذي كان حريصاً على حضور كل جلسات الملتقى في يومي السبت والأحد. لقد كان الملتقى حواراً رائعاً بين المحاضرين والجمهور. وكم أثار الجمهور العديد من الأفكار البالغة الأهمية والتي لا تكون وبالغاً إذا قلت بأنها أضافت الكثير من الزوايا والأبعاد إلى فكر هذا المحاضر أو ذاك من الذين شاركوا في المؤتمر عن طريق محاضراتهم ودراساتهم.

لقد ذكر كاتب هذه السطور أسماء بعض الكتب التي من الضروري الرجوع إليها في دراسة موضوع العقل والنقل عند الفارابي، وخاصة «كتاب الحروف» والذي يعد أهم كتب الفارابي، كما بين أن فلاسفة العرب بوجه عام لم يكن القصد من مذهبهم هو الاتجاه التوفيقى، بل إن موضوع التوفيق بين الدين والفلسفة قد فشل إلى حد كبير ابتداء من الكندي في المشرق العربي، وانتهاء بابن رشد في المغرب العربي الإسلامي، وإلا كيف نبرر انقطاع وجود مذاهب فلسفية عند العرب منذ ثمانية قرون، وعلى وجه التحديد منذ وفاة ابن رشد.

وكانت مناقشة الدكتور محمد المصباحي من المغرب في اليوم الأول للملتقى، مناقشة رائعة مثمرة إلى أكبر حد. لقد ركز في مناقشته على الأفكار الجوهرية التي وردت في محاضرة كل من الدكتور قسوم والأستاذ عبد المجيد بو قربة.

وقد دارت مناقشات عديدة حول موضوعات المجلة المهمة والفصصية والتي أشرنا إليها في بداية هذه المقالة، وأعني بها «مجلة ابن رشد»، وكان قد تم توزيعها على عدد كبير من الحاضرين. لقد اهتم الأستاذ الفاضل فضيل بو مالة مدير تحريرها بإخراجها على أحسن صورة. وتتضمن المجلة العديد من الدراسات في الفكر الرشدي. وقدم لها الأستاذ فضيل بو مالة في مقدمة رائعة. والبحوث

التي نجدها في المجلة بعضها كان قد قدم في المؤتمر الذي عقد بالقاهرة من ٥ - ٨ ديسمبر عام ١٩٩٤م والتي جمعت في كتاب صدر بالقاهرة والكويت بعنوان «ابن رشد والتنوير» عام ١٩٩٧م. بالإضافة إلى بحوث الملتقى الذي عقد بتونس في الفترة من ١٦ إلى ٢١ فبراير ١٩٩٨م.

ومن البحوث التي نجدها في هذه المجلة التي صدرت في توقيت مناسب، أى: في العام الذي يوافق مرور ثمانية قرون على وفاة الفيلسوف العملاق، ابن رشد:

- ابن رشد: حياته، تأثيره، آثاره.
- شرح ابن رشد لجمهورية أفلاطون.
- الفلسفة الرشدية وتأثيرها في الغرب.
- قدم العالم بين ابن رشد وتوما الإكويني.
- معالم الفكر المشائى الإسلامى من خلال المصطلح الرشدى.
- الفقه والفقهاء في ميزان العقلانية الرشدية.
- نقطة انطلاق الأخلاق في فكر ابن رشد.
- القلب وأمراضه عند ابن رشد.
- مكانة ابن رشد الطبية.
- في الإبارة عن سبب وجود مخطوطات عربية اللفظ وعبرية الحرف لابن رشد.
- حوار الحضارات عبر المنهج العقلى الرشدى.
- مفهوم التنوير في فكر ابن رشد.
- الحرية العقلية والعقلانية والتنوير.
- ابن رشد بين الفكر الغربي الوسيط والفكر العربي الحديث.
- ابن رشد ومستقبل الثقافة العربية.
- ماذا يمكن أن نستفيده من ابن رشد اليوم.

ومن المشاركين في هذه الدراسات وغيرها: شرف الدين الخرساني، ومحمد محجوب، وعلى الشنوفي، وماجد فخرى، وجيهامى جرار، وعمار الطالبي، وخانم هنا، ومحمود عروة، وعبد القادر بن شهيدة، وعاطف العراقي، وعبد الرزاق قسوم، ومحمود حمدى زقزوقة، وبول كيرتس، وتيمونى ماريجان، وزينب الخصیرى، والبخارى حمانة، وفضيل بو مالة وكان بحثه بعنوان «ابن رشد بين سلطنتي العقل والعقيدة».

إنها دراسات مهمة نشرت بالعدد الأول من «مجلة ابن رشد». ولا أشك أن أكثرها يقدم الجديد في مجال الدراسات الرشدية.. وصدور المجلة تحت عنوان «ابن رشد» يعد جهداً مشكوراً إذ إنها تسعى إلى إشاعة الفكر الرشدي بين جمهور المثقفين وخاصة أنها تتضمن بحوثاً ليست بالعربية فقط، بل بالإنجليزية والفرنسية أيضاً. نعم إنها تعد جهداً مشكوراً وخاصة في وقت ما زال الكثيرون يجهلون فلسفة ابن رشد، بل نجد نفراً من المتخلفين عقلياً ومن أنصار البتروفكر والعياذ بالله يقومون بشن الهجوم على ابن رشد وفلسفته لأنه دعانا إلى التنبير وهؤلاء الذين يقومون بهاجمهاته يريدون حياة الظلام، مثلهم في ذلك مثل الخفاش، وإن كان أكثرهم لا يعلمون.

هذا عن جلسة المساء في اليوم الأول للملتقى وقد شرفت فيه برئاسة هذه الجلسة، وعن «مجلة ابن رشد» التي صدرت قبيل عقد الملتقى، أما اليوم الثاني فإننا نجد فيها وفي «الصباح» العديد من المحاضرات والمناقشات، من بينها محاضرة الدكتور محمد المصباحي من المغرب كما سبق أن أشرنا وكانت محاضرته عن «أسس وأبعاد الرؤية العالمية لفلسفة ابن رشد». وهي محاضرة مهمة أضافت العديد من الأبعاد في مجال فهم الفلسفة الرشدية، وقد حلل فيها - بالإضافة إلى ذلك - مفهوم العالمية والمحلية. وكانت المناقشة خاصة بكاتب هذه المقالة، وقد حلل في مناقشته الرؤية العقلية في الفلسفة الرشدية، وكيف أن ابن رشد يعد عميد الفلسفة العقلية في بلداننا العربية من مشرقها إلى مغربها. كما أن مناقشة الجمهور لمحاضرات «الصباح» في اليوم الثاني للملتقى كانت مثمرة

للغاية. فالجمهور متعطش إلى فهم أبعاد الفلسفة الرشدية وأستاذيته في مجال الفلسفة، وذلك حتى لا يقول البعض منا بأننا جيل بلا أستاذة. لقد كان ابن رشد هو الرائد، هو المعلم، هو الأستاذ. وكم في دروس ابن رشد من نقاط انطلاق ثرية وجوهية نحن الآن في أمس الحاجة إليها، بحيث نطلق من فكر ابن رشد إلى حل العديد من مشكلاتنا الفكرية والثقافية في أيامنا العاصرة، وما أكثرها. وحتى لا تكون فكرة الجمهور عن ابن رشد مستقاة من فيلم سينمائي أسماء إلى ابن رشد وإلى فكر ابن رشد الخلاق، وأعني به فيلم «المصير».

أما جلسة المساء في اليوم الثاني فقد تضمنت العديد من المحاضرات منها محاضرة كاتب هذه المقالة وكان موضوعها «حقيقة مذهب ابن رشد من منظور الفلسفة العربية». وقد حلل من خلالها الأسباب التي من أجلها نقول بفلسفة عربية وليس فلسفة إسلامية. فمن الأخطاء الشائعة إطلاق مصطلح الفلسفة الإسلامية أو الفلسفة المسيحية أو الفلسفة اليهودية، تماماً كما نقول بأن من الأخطاء الشائعة القول بعلم اقتصاد إسلامي، وعلم نفس إسلامي فالعلم هو العلم ولا يصح أن نقول بهذه الأسماء. وهذا ينطبق على الفلسفة، إذ من الصحيح القول بأن فلسفتنا نسميها فلسفة عربية، لأن نقول: الفلسفة الانجليزية، والفلسفة الفرنسية، والفلسفة الألمانية، والفلسفة الأمريكية. وقد انتقل كاتب هذه السطور إلى تحليل أبعاد الفلسفة الرشدية ذاهباً إلى أن حقيقة مذهب ابن رشد إنما تتمثل في الاعتماد بالدرجة الأولى على شروح ابن رشد على أرسطو. وكم أسانا إلى ابن رشد حينما قصرنا فلسفته على مؤلفاته فحسب كفصل المقال ومناهج الأدلة وتهافت التهافت. إن هذه المؤلفات قد وضعها ابن رشد أو قام بتأليفها لأسباب تاريخية. هذا بالإضافة إلى أن ابن رشد قد وضع آراءه الجريئة والجديدة من خلال شروحه على أرسطو ولم يكن ابن رشد مجرد شارح لأرسطو، بل إن أبرز جوانب فلسفته، ونقده للعديد من الفلاسفة والمتكلمين الذين سبقوه، إنما نجدتها في شروحه على أرسطو، إذ إن النفس البشرية كما يقول رينان Renan تطالب دائمًا باستقلالها. وإذا ما قيدتها بنص، فإنها تعرف كيف تتصرف بحرية في تفسير هذا النص، تماماً كما نقول إن النص

القرآنى المنزلى من الله تعالى يعد واحداً، ولكن تختلف التفسيرات من تفسيرات صوفية إلى تفسيرات تقف عند ظاهر النص، إلى تفسيرات اعتزالية، إلى تفسيرات علمية وهكذا.

ومن هذا المنطلق، قام كاتب هذه السطور من خلال محاضرته بتطبيق هذه الفكرة على فلسفة ابن رشد الحقيقة، وأشار إلى منهج ابن رشد النقدى، وأرائه فى مجال قدم العالم، وخلود النفس، والخير والشر، والقضاء والقدر وغيرها من موضوعات. كما بين أن القيم الحقيقية لابن رشد إنما تمثل فى منهجه النقدى التنويرى، وليس فى محاولة التوفيق بين الدين والفلسفة. كما أشار إلى موضوع الرشدية اللاتينية، وأنه عار على العرب عدم الاستفادة من دروس ابن رشد، وأنه ينبغي أن يعرف ابن رشد كلُّ مواطن عربى، تماماً كما يعرف الفرنسيون فولتير، ويعرف الأنجلiz شاعرهم العظيم شكسبير.

وقد أثارت المحاضرة العديد من المناقشات والخلافات فى الرأى.

أما المحاضرة الثانية، أو الموضوع الثانى، فكان يدور حول «الاجتهداد الرشدى فى إشكالية الاتصال/ الانفصال بين الشريعة والحكمة» للأستاذ حمزة بلحاج صالح من بسكرة. وقد تضمن الموضوع العديد من النقاط والجزئيات التى تدخل فى إطار مشكلة التوفيق بين الدين والفلسفة عند الفيلسوف الأندلسى ابن رشد.

المناقشات فى هذه الجلسة المسائية كانت كالممناقشات السابقة، مثمرة وعميقة، خاصة مناقشة الدكتور عبد الرزاق قسوم. لقد حلل كل الأفكار التى أشرنا إليها فى المحاضرتين السابقتين، وكشف عن وجهة نظره بعد دراسة متأنية لكل فكرة أو نقطة تدخل فى إطار المحاضرات، ووقف منها مؤيداً تارة، ومعارضاً تارة أخرى وهذا كان متوقعاً من الدكتور عبد الرزاق قسوم، إذ إنه كما سبق أن أشرنا قد تخصص فى فلسفة ابن رشد فى رسالته للماجستير، وتتابع دراسة أفكار ابن رشد فى العديد من دراساته.

ولابد من التنويه عن المناقشة المفتوحة وعن الكلمة الختامية والتوصيات الخاصة بهذا الملتقى الرائع.

أثار الجمّهور من الحاضرين العديد من القضايا بعد يومين من المحاضرات، من الصباح حتى المساء. ومن بينها القضايا التي تتعلق بمكانة ابن رشد داخل الفكر العربي، وعالمية الفكر الرشدي، وكيفية الاستفادة منه.

أما التوصيات فكانت باللغة الأهمية ومن بينها بذل كل جهد في سبيل تحقيق كتب ابن رشد، وتبسيطها للجمهور العادي، وإصدار طابع تذكاري في ديسمبر القادم يحمل صورة ابن رشد، ومحاولة إقامة أكثر من مثال لهذا الفيلسوف العملاق، وإنشاء قسم داخل كل جامعاتنا العربية، للدراسات الرشدية، أو كرسى للدراسات الرشدية، وتخصيص عدد من الساعات المناسبة في مناهجنا بالأقسام الفلسفية وغيرها من الأقسام العلمية لدراسة آراء ابن رشد، إذ إن ابن رشد لم يكن فيلسوفاً فحسب، بل كان فقيهاً، وكان طيباً عالماً.

الواقع وكما نقر بكل أمانة بعد مشاركتنا في هذا الملتقى، أنه كان من المؤتمرات الجادة والتي تم التنظيم لها بدقة. وسائل طوال حياتي أذكر أنني كنت المصري الوحيد الذي تمت دعوته للمشاركة في هذا الملتقى مناقشاً ومحاضراً ورئيساً لجلسة من الجلسات العلمية بالمؤتمر. لقد قلت داخل قاعات المؤتمر، إن روح ابن رشد ترفرف الآن في سعادة حين تدرك الاهتمام الكبير بفكرة وفلسفته وعلمه، وخاصة أنه ظلم حياً وظلّم ميتاً أيضاً من جانب أشباه الدارسين، ومن يقللون من أهمية فكره متأثرين بالاتجاه المظلم والرجعي الذي نجده في بعض دول البترول. لقد كان مؤتمر الجزائر لبنة من لبنات رفع الظلم عن هذا الفيلسوف الذي لا تتردد في القول عنه - وبعد دراسة من جانبنا لأفكاره، وكتابة آلاف الصفحات عن فكره ومنهجه - إنه أعظم فلاسفة العرب على وجه الإطلاق. فتحية من جانبنا لشعب الجزائر، وإلى كل الهيئات التي أسهمت في الإعداد لهذا المؤتمر الكبير، أو هذا المهرجان الثقافي الذي شارك فيه أناس آمنوا بربهم وأمنوا بوطنهم العربي الكبير. وكان لسانهم يقول في كل لحظة: مرحباً بالتنوير، ولعنة الله على الجهل والظلم.



## ثانياً

مجلة ابن رشد بالجزائر في عددها الأول بمناسبة مرور ثمانية قرون  
ميلادية على وفاة الفيلسوف ابن رشد.



علماء خاص

# مِنْ لِلّٰهِ

مجلة فصلية في الفكر والعلوم والاستشراق

- ر.بنالله حميش  
عن الرشديه  
مقالات لقراءة فلسفية
- جيهاني جرار  
معالم الفكر المنشائي الإسلامي  
من خلال المصطلح الرشدي
- عمار الطالبي  
الثقة والفتاء في ميزان  
العقلانية الرشدية
- عبدالقادر بن شهيلة  
في الآيات عن سبب وجود مخطوطات  
عربية للفظ وعبرية الحرف لا بن رشد
- عبد الرزاق قسوم  
حوار الحضارات عبر المنهج  
العقلي الرشدي



مدرسة أئمتنا حيث يتدرب ابن رشد  
(أغسطس 1483 - 1520)

مار بنور للنشر



## **ابن رشد ومستقبل الثقافة العربية<sup>(\*)</sup>**

**بقلم: عاطف العراقي<sup>(١)</sup>**

إذا كان فيلسوفنا العربي ابن رشد قد توفي في العاشر من ديسمبر عام ١١٩٨ م وانقطع بوفاته وجود الفلسفة العرب، بحيث لا نجد في عالمنا العربي منذ ثمانية قرون، فيلسوفاً من الفلسفه، فإن من الواجب علينا بعد أن ظلمناه كعرب حياً وميتاً، أن نبادر بالاستفادة من الدروس التي تساعدنا على حل العديد من قضايانا الفكرية. ومن المؤسف أننا نبحث اليوم عن حلول للكثير من مشكلاتنا، في الوقت الذي قدم لنا فيه ابن رشد ومنذ ثمانية قرون، المنهج الذي يساعدنا على حل هذه المشكلات.

غير مجد في اعتقادى: إهمال تراث هذا المفكر العربي الكبير، لقد تقدمت أوروبا لأنها اتخذت ابن رشد نموذجاً لها، وقامت في أوروبا حركة رشدية. أما نحن العرب فقد أصابنا التأخر لأن النموذج كان عندنا يتمثل في المفكرين التقليديين أمثال الأشاعرة والغزالى وأبن تيمية.

كان ابن رشد حريصاً في تناوله للعديد من المشكلات التي تصدى لدراستها، على الالتزام بالعقل ومنهجه، فدعانا إلى تأويل النص الديني. وهذه الدعوة تعد دعوة تنويرية في المقام الأول وتكشف عن أغاليط دعاة السلفية والأصولية. ولو كنا قد وضعنا نصب أعيننا تلك الدعوة وكانت أميناً العربية قد تقدمت

(\*) ملخص دراسة لي نشرت بمجلة ابن رشد بالجزائر.

(١) أستاذ الفلسفة بجامعة القاهرة (مصر).

فى مجال الفكر ومجال الثقافة بوجه عام وتحقق لها التنوير الذى نتطلع إليه جمياً.

ولكننا ما زلنا نتحدث عن كائنات خرافية وعن أشياء لا معقوله. لقد شاع ذلك فى العديد مما يسود البعض منا حين يكتب ما يكتب. شاع فى أحاديثنا أيضًا حين نخلط بين العلم والدين، ونقول بأسلمة العلوم، فى الوقت الذى لا يصح فيه التمييز بين علم إسلامى، وعلم للكفار... والويل للأمة العربية حين تحاول استخراج النظريات العلمية من الآيات القرآنية. إن هذه المحاولة تعد محاولة خطأة وتلحق الضرر بالدين، كما تلحق الضرر بالعلم أيضًا.

لقد سخرنا من ابن رشد صاحب نظرية الحقيقتين التى فتحت الطريق أمام الفكر العلمانى والعقلانى الذى نحن فى أمس الحاجة إليه. لقد أهملنا دعوة ابن رشد حتى وصلنا نحن العرب إلى حالة يرثى لها. ولن نسلك طريق الصواب إلا إذا اعتقدنا بالنظرة المفتوحة وبالنظرة التى تقوم على تقدس العقل، أشرف ما خلقه الله فى الإنسان، وبحيث يجعله معياراً لحياتنا الفكرية والاجتماعية، وحتى يصبح عالمنا العربى وكأنه قطعة من أوروبا التى تعد معبرة عن السلوك الحضارى المتتطور.

قام ابن رشد بنقد أفكار الغزالى الخطأة ونقد أفكار الأشاعرة الفاسدة، وعبر من خلال نقاده عن الإيمان بالعقل بغير حدود، إيمان بأنه من الضروري أن ننفتح نحن العرب على أبواب المعرفة العالمية، تماماً كما نقول: اطلبوا العلم ولو فى الصين. لقد بين لنا أن العيب ليس فى الدين، ولكن فى الفهم الخطأ للدين. كان يشعر فى أعماقه بالأثر السيئ الذى يمكن أن يحدثه أصحاب الفهم الخطأ للدين - أى: بعض الفقهاء - ولذلك نجدوه وهو الفقيه، يقول فى كتابه «فصل المقال»: «فكم من فقيه كان الفقه سبيلاً لقلة تورعه وخوضه فى الدنيا».

والواقع أن ابن رشد - عن طريق حسه النقدى - يقف على قمة عصر الفلسفة العربية. لقد أشعل النور فى الأرض المتراب، وانتهى وجود الفلسفة حين مات

ابن رشد. ترك لنا ابن رشد آلاف الصفحات التي أساء فهمها في العصر الحديث أناس تحسبهم أساتذة وما هم بأساتذة، أناس حُشروا حشرًا في دائرة المثقفين، والثقافة منهم براء، لأنهم أشباه مثقفين. ومن النادر أن تجد عربياً في العصر الحديث يفهم آراء ابن رشد حق الفهم، في الوقت الذي تجد فيه المستشرقين قد فهموا ابن رشد ومنهج ابن رشد. أليس هذا من مصائب الزمان !؟ . لو كان ابن رشد قد ولد في بلدة أوروبية، لاقاموا له التمايل في كل مكان، واحتفلوا بفكرة خير احتفال، لكنه كان فيلسوفاً عربياً، فقمنا نحن العرب بالإساءة إليه وإهمال فلسفته.

إننا نشهد الآن تراجعاً عن طريق العقل وتضييقاً لمساحته، بحيث ارتفع بيننا صوت اللامعقول حتى زادت مساحته عن مساحة المعقول. فكيف نتحدث عن التقدم والحضارة والتنوير وقد أهملنا الطريق الذي يقوم على تقديس العقل ؟

إننا من خلال مؤلفاته مثل: «فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال»، و«مناهج الأدلة في عقائد الملة»، و«تهافت التهافت» الذي كشف فيه عن مغالطات الغزالي، نستطيع أن نغرس في نفوسنا القيم البناءة، ومن بينها السعي نحو تأويل النص، وعدم الوقوف عند ظاهر النص والتمسك بالفقد البناء.

لقد دعانا ابن رشد إلى ضرورة التمييز بين مجال الدين ومجال الفلسفة. وإذا وضعنا ذلك في اعتبارنا فإننا ستتجنب تماماً تلك المحاولات التي ما زالت مستمرة للخلط بين مجال الدين ومجال العلم، ومحاولة استخراج النظريات العلمية من الآيات القرآنية الكريمة. إن هذا فيما نرى يعد إساءة إلى ديننا الحنيف. وكم نبهنا إلى ذلك مفكرون كبار أمثال طه حسين، فالدين شيء ثابت مقدس، والنظريات العلمية تتغير باستمرار، فكيف - إذن - نلمح الثابت بالمتغير ؟

لقد قام ابن رشد بتأويل الآيات القرآنية على أساس العقل. فعل ذلك وهو فقيه، فلماذا - إذن - نقوم الآن بإغلاق الأبواب أمام التأويل وننكر على العقل دوره في البحث، العقل الذي يعد أشرف ما خلقه الله فينا والذي يعد أعدل الأشياء قسمة بين البشر.

هل من المعمول ونحن على اعتاب قرن جديد أن ننظر إلى الفكر الأوروبي الذي نعتقد من جانبنا أنه أعظم صور الفكر، هل من المعمول أن ننظر إليه على أنه بضاعة فكرية فاسدة ونقيم بيننا وبينه سداً منيعاً؟ ارجعوا إلى كتابات مفكري التنوير من أمثال أحمد لطفي السيد وطه حسين وزكي نجيب محمود وسترون أنه لا مفر من الترحيب بالفكرة الأوروبية الحر المستثير. وماذا ننتظر من أوروبا، هل نطلب منها أن تقف الآن ولعدة قرون حتى تلحق بها كنوع من المشاركة الوجدانية والأخوة في الإنسانية، أم نطلب من الشعوب العربية - وهذا هو المنطق - أن تسرع الخطى نحو الحياة والنور والتقدم وذلك حتى تفعل مثل ما فعلت أوروبا؟ هل نطلب من القوى أن يصبح ضعيفاً، أم نطلب من الضعيف أن يأخذ بأسباب القوة والتقدم والكمال؟

إذا كان فيلسوفنا الشامخ ابن رشد يقف على قمة عصر الفلسفة العربية فإن ذلك يرجع إلى حد كبير إلى حسه النقدي الدقيق. ليتنا نستفيد الآن من دروس الفلسفة النقدية عند ابن رشد. إننا إذا تأملنا بعمق في الجوانب النقدية عنده، فإننا لابد وأن نقول لأنصار الفكر الرجعي في عالمنا العربي المعاصر:

لقد انتهى الدرس أيها الأشباء وكفانا كلامكم الذي يعد تعبيراً عن الإرهاب الفكري. فعلى أساس الفكر النقدي نقاش الخصم حجة بحجة. ولا نقع في ظلام فكر جماعات التكفير والهجرة، ولا أدرى تكفير منْ وهجرة إلى أين؟ وهكذا إلى بقية الكلمات المتقاطعة التي يعبرون بها عن فكرهم المظلم ودعوتهم الرجعية. على أساس الفكر النقدي عند ابن رشد نقول إن الإيمان القائم على العقل أفضل من الإيمان القائم على التقليد. فلا وصاية لفرد على فرد، والوصاية هي العقل لأنه الدليل والمحجة واليقين. لو كنا قد استفدنا من دعوات ابن رشد النقدية لما وقعنا في أسر تلك البنوك والشركات التي تزعم لنفسها أنها شركات إسلامية وتتحلى تحت شعار الإسلام، والإسلام منها براء. هكذا إلى آخر الدروس التي يمكن أن نستفيد منها من دعوة ابن رشد النقدية وذلك في عالمنا العربي المعاصر.

لم يدخل فيلسوفنا جهداً في سبيل تعميق ثقافته الفلسفية عن طريق الأخذ من الفكر اليوناني الغربي. إنه وهو فقيه الفقهاء وقاضٍ في بلاد الأندلس لم يوجد غصاً في الاطلاع على أفكار الآخرين من غير بني قومه.

إنه يدعونا إلى الفلسفة والتأمل كما فعل غيره من فلاسفة العرب في المشرق والمغرب، ويدعونا إلى مجتمع مفتوح على كل التيارات الفكرية.





## الملاحق التاسع

### مؤتمر جامعة عين شمس عن ابن رشد

(ثمانية قرون ميلادية على وفاته)

يتضمن هذا الملحق تغطية لوقائع المؤتمر الذي أقامته جامعة عين شمس (كلية الآداب) وكان تحت شعار «الأبعاد التنويرية في فلسفة ابن رشد» (\*). والتغطية بقلم الأستاذ الدكتور محمد الحسيني أبو سعدة أستاذ الفلسفة بكلية الآداب - جامعة حلوان. وكان عاطف العراقي مقرراً لهذا المؤتمر، وشارك في بحوثه ورئاسة بعض جلساته، كما كان الأستاذ الدكتور حسن عبد الحميد رئيس قسم الفلسفة بكلية الآداب - جامعة عين شمس، أميناً للمؤتمر. والتغطية كان قد سبق نشرها بمجلة «إبداع» التي تصدر بالقاهرة.

(\*) نشرت بمجلة إبداع - القاهرة - أبريل ١٩٩٩ م. وكاتب المقالة هو الأستاذ الدكتور محمد الحسيني أبو سعدة أستاذ الفلسفة بكلية الآداب - جامعة حلوان.



في ظاهرة ثقافية غير مسبوقة في خصوصية موضوعها وتنوع ثقافة ومستويات أفراد الحشد المشارك فيها، تحت رعاية أ. د. مفید شهاب وزير التعليم العالي والدولة للبحث العلمي، وبمصادقة ودعم من أ. د. رأفت عبد الحميد عميد كلية الآداب بجامعة عين شمس، تبنى قسم الفلسفة بالكلية بأمانة رئيسه أ. د. حسن عبد الحميد، عقد ندوة علمية فلسفية دارت وقائعها حول «الأبعاد التنويرية في فلسفة ابن رشد» خلال يومي ٢٥، ٢٦ نوفمبر من العام المنصرم ١٩٩٨م، في مناسبة الذكرى الثامنة لوفاة الفيلسوف العربي الأندلسي.

وكان رئيس قسم الفلسفة ورفاقه من أعضاء هيئة التدريس بالقسم، على وعي تام بأهمية هذه الندوة عن واحد من أعاظم فلاسفة العرب ومحركيهم التنويريين، مدركيين واقع الأمة الحضاري والثقافي ومستجداته، وروح العصر ومتطلباته، حريصين على إبراز الدور الفاعل للفكر الفلسفى فى تأسيس وتغذية الحركة التنويرية النهضوية التي يتعاونها المد والجزر عقداً بعد آخر وجيلاً بعد جيل منذ انبعاثها الحقيقي في بدايات هذا القرن. ومن ثم فقد حرص هذا الفريق بعزيم واقتدار على توفير معظم أو كل مقومات النجاح لهذه الندوة وتحقيقها لأهدافها المنشودة.

وكان جديراً بندوة كهذه أن يكون مقرر الندوة أحد رواد الفكر الفلسفى العربي المعاصر، ومن أعظمهم مصداقية وإخلاصاً لحركة التنوير فكراً وعملاً وسلوكاً، وأشدتهم اهتماماً واستعجالاً وغثلاً لفكرة ابن رشد وفلسفته، وهو أ. د. عاطف العراقي أستاذ الفلسفة العربية بجامعة القاهرة والجامعات المصرية والعربية.

واحتجاجاً للحق، فقد كانت نوعية القائمين على أمر الندوة والمشاركين فيها،

بما لهم من مكانة علمية وشخصيات متفردة غزيرة علمًا وخلقًا، ووعيًّا واستنارة، عاملًا فاعلًا في توليد إرهاصات عميقة منذ اللحظات الأولى بنجاح هذه الندوة وتحقيق غایاتها، ولم تلبث هذه الإرهاصات - بتعاظم مصادقيتها جلسة بعد أخرى خلال وقائع الندوة - أن استحالـت واقعًا حيًّا عاشه ومارسه وصادق عليه الجميع.

في صباح اليوم الأول كانت جلسة الافتتاح أشبه بمبادرة أفلاطونية غذيت بروح الاخوة والودة والمشاعر الحميمة التي أسهمت في خلق مناخ وجداً وفكري يهيئ التفوس والعقول ويحفزها على التلقى والاستيعاب، وإثراء المشاركة وتفعيل الحوار، والحرص على تحقيق إيجابية دياlectic الأنـا والآخر واحترامـه، وهي فروض واجبة تخلو منها ندوات ثقافية يقوم عليها مدعى التنوير واحتـكار المعرفة. وقد تحدث في هذه الجلسة: د. حسن عبد الحميد أمين الندوة، ود. عاطف العراقي مقرر الندوة، ود. رأفت عبد الحميد عميد الكلية، واختتمها د. حسن غلاب رئيس الجامعة الذي أضاف على الجلسة بعلمه ما أهدى الندوة والحضور بدفعـة قوية جسدت معنى وقيمة العلاقة الضرورية بين العلم والأخلاق.

في رحاب دار الضيافة بجامعة عين شمس عقدت الندوة. ومن الحقائق التي تم رصدها بسهولة، حرصـنـ كثـيرـ منـ المـفـكـرـينـ وـالـأسـاتـذـةـ وـالـبـاحـثـينـ منـ كـلـيـاتـ الأـدـابـ وـالـتـرـيـةـ وـالـبـنـانـاتـ وـدارـ العـلـومـ فـيـ مـخـتـلـفـ الجـامـعـاتـ الـمـصـرـيـةـ (عينـ شـمـسـ - القاهرةـ - حـلوـانـ - الزـقـارـيقـ - المنـصـورـةـ - أـسـيوـطـ - جـنـوبـ الـوـادـيـ - المـنـوفـيـةـ - قـناـ السـوـيـسـ - جـامـعـةـ الـأـزـهـرـ) عـلـىـ المـشـارـكـةـ الإـيجـابـيـةـ فـيـ النـدوـةـ إـلـىـ جـانـبـ مـشـارـكـةـ مـجـمـعـ الـلـغـةـ الـعـرـبـيـةـ (جـنـةـ الـفـلـسـفـةـ) بـالـقـاهـرـةـ. وـمـنـ ثـمـ لـمـ يـكـنـ مـسـتـغـرـيـاـ أـنـ يـزـيدـ عـدـدـ الـبـحـوثـ الـمـقـدـمةـ عـلـىـ ثـلـاثـيـنـ بـحـثـاـ دـارـتـ عـلـىـ ثـمـانـيـةـ مـحـاـوـرـ اـسـتـمـدـتـ مـشـرـوـعيـتـهاـ وـفـاعـلـيـتـهاـ مـنـ الـمـوـضـوـعـ الرـئـيـسـيـ (الـمـرـكـزـ)ـ وـهـوـ «ـالـأـبـعـادـ التـنـوـيرـيـةـ فـيـ فـلـسـفـةـ اـبـنـ رـشـدـ». وـاسـتـغـرـقـتـ هـذـهـ الـبـحـوثـ وـالـدـرـاسـاتـ ثـمـانـيـ جـلـسـاتـ بـخـلـافـ جـلـسـةـ التـوـصـيـاتـ، بـوـاقـعـ أـرـبـعـةـ بـحـوثـ فـيـ كـلـ جـلـسـةـ.

تمثل المحور الأول في «ابن رشد والتنوير»: وفي هذا الإطار قدم أ.د. كمال

دسوقي (لجنة الفلسفة بمجمع اللغة العربية) بحثاً في «عقلانية ابن رشد العربية النهضوية» عرض فيه لتعريف العقلانية الرشدية كاعتداد بالعقل في فهم وتفسير المعرفة الإنسانية بحقائق الوجود، واحتکام إليه في تأويل ما لا يتفق مع العقل من مبادئ منطقية تحكم المفاهيم الكلية للمدرکات والاعتقادات ومعطيات الملاحظة والتجربة العلمية التي تستند إلى قانون العلية ويلزمهها الإثبات بالدليل والبرهان، ويركز البحث على كون العقلانية الرشدية عربية أصلية ليس فقط لأن التعبير عنها كان بالعربية بل لأنه تطعمت بالترجمات إلى العربية عن الفارسية والهنديّة واليونانية والسريانية التي قام بها نقلة العلوم الكونية والأساسية التي لزمت الحضارة الإسلامية لأغراض الحياة الدنيوية. ويبرز البحث أثر الفكر الفلسفى اليونانى فى فكر ابن رشد وكيف قام فيلسوف قرطبة بتنقیح التراث الفلسفى للمعلم الأول (أرسطو) والتعليق عليه وشرحه وتلخيصه والدفاع عنه ضد المخالفين له والخارجين عليه، كما يكشف عن: كيف سادت العقلانية الرشدية الفكر الفلسفى فى أوروبا المسيحية فى العصور الوسطى وكيف أسهمت منجزات هذه العقلية العربية فى إرساء قواعد النهضة الأوروبية.

وقدم أستاذنا الدكتور عاطف العراقي بحثاً فائق القيمة عن «ابن رشد وقضية التنوير»، ويحدد أستاذنا منطلقاته في البحث والتي على رأسها أن أبناء الأمة العربية مطالبون بفهم واستيعاب وتمثل فكر ابن رشد العقلاني التنويري وغرس جذوره التنويرية في واقعنا العربي المعاصر، وأن نقتدى بهذا الفيلسوف الذي جعل العقل دليلاً ومرشدًا، ورفع راية التمرد والعصيان على الجمود والتقليد مُعملاً حسّه وجهازه النقدي في كثير من الآراء والاتجاهات التي اعتبرها مضادة للعقل ومصادمة لمنطق البرهان. ثم يضعنا الأستاذ أمام حقيقة طالما ثار الجدل والخلاف حولها، وهي أن العيب ليس في التراث ولكن في الفهم الخاطئ للتراث، فيما يعد من جانبه ربطاً وثيقاً واعياً بين الأصالة ممثلة في التراث العربي العلمي والفلسفى، وبين المعاصرة ممثلة في حضارة العصر ومعطياتها. ويدعو

الأستاذ إلى التأسي بابن رشد في افتتاحه على الثنايات الأجنبية المتوعة والإفادة منها وفي اللجوء إلى التأويل الديني إذا خالف ظاهره منطق العقل ومقتضى البرهان فضلاً عن الإفادة من منهج ابن رشد في أبعاده المنطقية والعلمية والفلسفية وليس بجديد على د. العراقي أن يكشف عن كثير من أبعاد التنوير في فلسفة ابن رشد ويшиد بها، فقد سبق له أن عقد فضلاً مطولاً في مؤلفه الضخم «العقل والتنوير» تناول فيه الجذور التنويرية في فكر ابن رشد.

أما د. زينب الخضريري (آداب - القاهرة) فقد قدمت بحثاً متميزاً في موضوعه ومحتواه، تحت عنوان «الخطاب الرشدي والسلطة» كشفت من خلاله عن العلاقة الديالكتيكية بين سلطة الفكر الرشدي العقلاني وغيره من السلطات السياسية والدينية في موقعها العربية والأوربية. وفي ثانياً عرض هذه الفكرة المحورية أبيان البحث كيف وظّف الخطاب الرشدي بصورة متباعدة من جانب السلطة السياسية والسلطة الدينية، تراقصت بين القبول والتشجيع لهذا الخطاب وتأييده من جانب السلطة السياسية لتحقيق ضرب من التوازن مع السلطة الدينية المتمثلة في سلطة المتكلمين والفقهاء التي تقيد بدورها سلطة الخلافة السياسية مثلما فعل الخليفة الموحدّي أبو يوسف يعقوب، وبين التنوير والإدانة كما فعل الخليفة المنصور لكسب تأييد الفقهاء ورجال الدين له في حربه مع المسيحيين. وفي ثالثاً حيث كانت السلطة الدينية المسيحية مسيطرة على السلطة السياسية، عورضت سلطة الخطاب الرشدي وهو جم محتوى الخطاب بطريقين: أحدهما إصدار مجموعة من القرارات السلطوية التي تحرم وتدين فكر ابن رشد وأتباعه من المسيحيين، والثاني الحض والتشجيع على إنتاج خطاب معاً للرشدية وتم ذلك على أيدي القديس ألبرت الكبير، والقديس توما الإكويوني، وريمون لول، وغيرهم. وفي بداية القرن العشرين طور فرح أنطون، ومحمد عبد، وعلى عبد الرازق الخطاب الرشدي في محاربتهم للسلطة الدينية.

وقدمت د. نبيلة ذكري (آداب - حلوان) بحثاً جيداً عن «القراءة الرشدية المميزة لأرسطو» عرضت فيه لأسلوب ابن رشد في قراءة النص والفكر الأرسطي

والتعامل معهما، محكوماً بتنزعتين هما التزعة العقلية والتزعة النقدية مما ضمن لهذه القراءة الرشدية تميزها وابتكارها ومصداقيتها معاً. ثم عرض البحث للمنهج العقلى الذى استخدمه ابن رشد في قراءة أرسطو وكيف ألزمـه هذا المنهج بتقدیم تفسير ذاتي وفهم خاص لأفكار وأراء أرسطو وتصحيح أخطاء شراح أرسطو السابقين. وأعمل ابن رشد عقله ليس فقط في شرح الخطاب الفلسفى الأرسطى بل وفي تلخيصه ومراجعاته وتأویلاته وانتقاداته له، وبذلك قدم لنا ابن رشد فكر أرسطو بأسلوب فريد مصححاً صورته عند العرب.

أما المحور الثاني - من محاور الندوة - فكان عن «ابن رشد والاتجاه العقلى»: وفي هذا الإطار قدم أ. د. إبراهيم ياسين (آداب - المنصورة) بحثاً بعنوان (ابن رشد في كتابات الدكتور عاطف العراقي) كشف به عن مدى اهتمام د. العراقي بالفلسفة الرشدية ومبررات هذا الاهتمام والتي يتصدرها وعيه العميق والمبكر بأهمية العقل وضرورة إعماله في النظر والعلم كآلية أساسية من آليات التقدم والنهضة والتنوير الذي نتشرف إليه.

أما أ. د. محمد أبو سعدة (آداب حلوان، وكاتب هذه السطور) فقد قدم بحثاً ذا توجه خاص بعنوان «طبيعة العلاقة بين فكر ابن رشد وفکر الغزالى». ونبأً منهـا منذ البداية على أن البحث لا يستهدف الانتقاد من قدر وقيمة أىًّ من المفكرين الإسلاميين ابن رشد والغزالى، ولا الاتصـار لأحدـهما على حساب الآخر، وإنما طرح إشكالية قد تراور أحياناً عن عقولنا وهـى إمكانية إثبات علاقة من نوع خاص بين هذين الفكـرين قد تكون اتفاـقاً وتقـارباً حينـا واحتـلاـفاً وتبـاعـداً حينـا آخر سواء كان ذلك على مستوى المنهـج أو المذهب. ويحاول البحث إثبات هذه العلاقة إيجابـاً في صورتها المنهـجية من حيث يتفق المـفكـران على قواعد منهـجـية أصلـية هـى الاعـتـداد بالعقل وإـعـمالـه في الاستـدـلال على قضاـيا دـينـية، وإـعـمالـه في التـأـوـيل وفقـاً لضـوابـط التـأـوـيل وقـانـونـه، والتـعـوـيل على البـديـهـيات وأـوـاـئـلـ الـعـقـولـ، وفتحـ بـابـ الـاجـتـهـادـ والـاحـتـفـاءـ بـالـمـنـطـقـ، فضـلاًـ عـنـ توـفـرـ التـزـعـةـ النـقـدـيةـ لـدىـ كـلـ مـنـهـمـاـ. ويـصـحـ الـبـحـثـ خـطـأـ القـولـ بـأنـ الغـزالـىـ يـنـكـرـ الـأـسـبـابـ

ويلغى السببية مثبتاً عكس ذلك بنصوص غزالية ثابتة وصريحة. ومع ذلك فهناك نقاط اختلاف في مضمون المذهبين خصوصاً في مسألة وجود العالم وقدمه عند ابن رشد وحده عند الغزالى، وفي رؤية الله التي ينفيها ابن رشد ويثبتها الغزالى، وفي المعاد والجزاء الذى يراه ابن رشد جماعياً ويراه الغزالى فردياً فالخلاف بينهما فى صورة المعاد لا فى أصله والإقرار به. ويترك البحث ملف هذا الموضوع مفتوحاً.

أما د. زينب عفيفي (آداب - المنوفية) فقدت بحثاً بعنوان «مشكلة الحرية في فلسفة ابن رشد» كشفت من خلاله عن مدى اهتمام ابن رشد بقضية الحرية وكيف تناول المشكلة بموضوعية وبروح نقدية وبآليات العقل والمنطق وبمعطيات المنهج العقلى الفلسفى والمنهج الفقهي للذين يؤكdan حرية الإرادة الإنسانية فى النظر والفعل والاختيار باعتبارها أساساً لا بدilel عنه لإقامة مشروعية المسئولة والجزاء.

وفي هذا المحور أيضاً قدم د. جمال المرزوقي (آداب - عين شمس) بحثاً في «نظريه الخلق عند ابن رشد» وثبت البحث كيف أن ابن رشد كان عقلانياً في كل كتاباته وأنه يقول بقدم العالم بمفهوم خاص للقدم عنده ويتمثل في أن الله قديم و فعله قديم مثله. فالعالم من فعل الله وصنعه في القدّم، فهو - بمعنى آخر - حادث معلوم لله وحدوثه أزلٍ ومستمر دائم فيما يثبت استمرار القدرة الإلهية على الفعل قديماً وحديثاً ومجدداً، فالعالم في حدوث دائم منذ الأزل. ولا يعارض هذا - في نظر ابن رشد - مع ما ورد به النص الديني في مسألة وجود العالم فالقول بقدمه بهذا المفهوم يؤيده التقل والعقل معاً.

اما المحور الثالث فيدور حول «ابن رشد والتأويل»: وفي هذا الإطار قدم أ.د. سعيد مراد (آداب - الزقازيق) بحثاً بعنوان «فقه القضاء عند ابن رشد» عول فيه على كتاب ابن رشد الموسوم باسم «بداية المجتهد ونهاية المقتضى». وقد عرض البحث لمختلف الأبعاد التي تضمنها فقه القضاء عند ابن رشد ومنها: الصفات التي يجب توافرها فيمن يجوز قضاوته وأهمها العقل والعدل والحرية.

أما أ. د. محمد فتحي عبد الله (آداب - طنطا) فقدم بحثاً بعنوان: «ابن رشد ملخصاً وشارحاً للمؤلفات الأرسطية». وقد تعرّض البحث لبيان الأسباب التي دفعت ابن رشد إلى تلخيص وشرح مؤلفات أرسطو، وماهية التلخيص الرشدي والغرض منه، وكيف فسر أرسطو.

وقدم د. زين الدين الخطيب (آداب - طنطا) بحثاً في « موقف ابن رشد من مسألة الصفات الإلهية ». بدأ بعرض موقفه من الصفات الذاتية مبيناً كيف عارض ابن رشد ما صرّح به أن البحث في الصفات الإلهية يعد بدعة ومع ذلك أثبت صفات: العلم والحياة والإرادة والقدرة، كما أثبت صفات: الكلام والسمع والبصر - بمفهوم خاص لها عنده.

أما د. أحمد عبد المهيمن فقدّم بحثاً في «التأويل والتنوير في فكر ابن رشد النجدى». وركز البحث على بيان أهمية التأويل واعتماده على العقل ودوره في فتح باب الاجتهد حلاً لإشكاليات النص الديني في نظر ابن رشد.

وركز المحور الرابع على بعد مهم وأساسي من أبعاد التنوير في فلسفة ابن رشد، فجاء تحت عنوان «ابن رشد والنهضة الأوروبية» من حيث لا ينكر إلا جاحد أو جاهم أو معاند فضل هذا الفيلسوف العربي الإسلامي في تأسيس دعائم النهضة الفلسفية والعلمية في أوروبا: وفي هذا الإطار، قدمت أ. د. آمنة نصيري (الدراسات الإسلامية والعربية - الأزهر، فرع الإسكندرية) بحثاً عن «دور ابن رشد في النهضة الأوروبية في ميدان الفلسفة» قدمت له بالحديث عن سبل اتصال الفلسفة العربية الإسلامية بأوروبا، ثم ركزت على دور ترجمة أعمال الفلاسفة المسلمين في نهضة أوروبا.

أما د. مرفت بالى (آداب - حلوان)، فقدّمت بحثاً بعنوان «من معالم التنوير في فلسفة ابن رشد» ركزت فيه على أن التنوير عند ابن رشد كان نتاج عقله الخاص المتفتح، الجامع بين النظر والعمل، وفي هذا ما يكشف لنا عن الجوانب

التنويرية في فكره، والتي تمثل في اعتقاده بالعقل، وافتتاحه على الثقافات المختلفة العربية والأجنبية، واعتداله في إثبات الحق بنزاهة موضوعية وتوفيقه بين الدين والفلسفة أو الشريعة والحكمة باعتبار أن الحقيقة واحدة وإن اختلفت طرق الوصول إليها، هذا إلى جانب نظرته الموضوعية الدقيقة إلى المرأة وإثبات قدراتها العقلية والعملية التي لا تختلف عن الرجل إلا بالدرجة والكم.

أما د. عصام عبد الله (آداب - عين شمس) فقد بحثا في «الرشدية اللاتينية في عصر النهضة - بومبو ناتزي نووجا». وقد قدم لبحثه بمقولة لبومبو ناتزي مؤداتها أن الفلاسفة وعلماء اللاهوت لا يمكن أن يلتقاو. ثم ركز على بيان حقيقة أن الرشدية كانت رمزاً لكل الحركات الراديكالية والتحررية في أوروبا في عصر النهضة، وأصبحت هي الأيديولوجية التي ستخرج منها كافة التيارات السياسية والفنية الأولى.

وقدم د. عصمت نصار (آداب سوهاج - جنوب الوادي) دراسة في «فلسفة ابن رشد ومكانتها في الفكر العربي الحديث». وقد مهد لبحثه بالحديث عن سمات الفكر الأصيل وكيف أنه الفكر الذي يعبر عن عراقة أصوله، وهو الفكر الحي الذي يحمل بين طياته عوامل تطوره وقدرته على مواجهة المشكلات وجمع بين الجدة والطراوة والإبداع.

وكان موضوع المحور الخامس هو «ابن رشد والمنهج»، وقد كشفت الأبحاث المقدمة في هذا الإطار عن منهج ابن رشد في التفكير والبحث وكيف أنه في قواعده وضوابطه يعد منهجاً عقلياً تنويرياً يمكن الإفادة من معطياته وأصوله في دعم الحركة التنويرية النهضوية العربية المعاصرة:

قدم أ. د. حسن عبد الحميد (آداب - عين شمس) دراسة قيمة عن «أهمية أرسسطو الإبستمولوجية من وجهة نظر ابن رشد، وأثر ذلك في تشكيل فكره - رؤية معاصرة». يوظف البحث ناتج الاتجاهات الإبستمولوجية المعاصرة (باشلار - بياجيه - فوكو) من أجل إعادة بناء رأى ابن رشد في المعلم الأول وكيف أن

أهمية أرسطو في نظر ابن رشد تكمن في أنه اكتشف نظرية البرهان التحليلي فشيد بذلك المعرفة الإنسانية على أساس إبستمولوجية لا يمكن تقويضها. ويوضح البحث أن استيعاب ابن رشد أهمية الاستدلالات البرهانية الضرورية في تشيد المعارف العلمية والفلسفية والدينية على أساس لا يمكن تقويضها، كان السبب في القطعية المعرفية التي أحدثها ابن رشد مع فلاسفة المشرق العربي ومتكلمي (الفارابي وأبن سينا والغزالى) فقد كانت في جوهرها قطعية منهجية.

وقدم أ. د. مجدى الجزيرى، «نموذج التنوير عند ابن رشد» مهدًا له ببيان اختلاف مدلول التنوير باختلاف الحضارات رغم ارتباطه في كل حضارة بالعقل والعلم والإنسان. ثم يحدد البحث أهم منطلقات نموذج التنوير عند ابن رشد مثلاً في أنه منهج ومنطلق ومارسة، وأنه لا يتصادم مع الدين وإنما يؤكّد التواصل بينهما، ويتعلّق إلى الحقيقة لذاتها، ويؤكّد قيمة التسامح الفكري ونبذ التعصب والهوى إلى جانب نبذ التقليد وتأكيد دور العقل.

وفي دراسة حول «إشكالية المنهج عند ابن رشد» حاول د. محمد يحيى فرج (آداب - عين شمس) عقد مقارنة موضوعية فيما يختص بالمنهج وعناصره بين ثلاثة أطراف من مفكري الإسلام، أولها عناصر المنهج عند فلاسفة المشرق ومفكريه (الكندي - الفارابي - أبن سينا - الغزالى) موضحاً أهم هذه العناصر عند كل منهم، والثانى منهج فلاسفة المغرب السابقيين على ابن رشد (ابن باجه - ابن طفيل)، ثم ينطلق الباحث من هذا العرض التاريخي إلى الطرف الثالث ابن رشد ومنهجه فيركز على بيان أن ابن رشد كان واعياً بأهمية وضرورة المنهج في تحديد اتجاهه الفكرى والاهتمام بمقوماته الأساسية.

وقدمت د. دولت عبد الرحيم (آداب - بنها) بحثاً موضوعه «الجانب العلمي في فكر ابن رشد»، عرضت فيه لأهم الآراء العلمية لابن رشد في مجال الطبيعيات والطب والفلك.

اما المحور السادس - من محاور الندوة - فدار حول «ابن رشد قضية

التصوف»: قدم فيه د. جمال سيدبى (التربية - السويس) بحثاً فى «موقف ابن رشد من الفلسفة الإلهية عند ابن سينا والغزالى» عرض فيه موقف ابن رشد من المسائل الثلاث التى كفر فيها الغزالى الفلسفه وابن سينا خاصة وهى: قدم العالم، علم الله بالكليات والجزئيات، المعاد وخلود النفس.

وقدمت د. فاطمة إسماعيل (البنات - عين شمس) دراسة عن «منهج البحث فى الإلهيات عند ابن رشد» عرضت فيه لأهمية المنهج فى الدراسات الفلسفية ثم أوسعت القول فى الجانب النظري فى المنهج الرشدى: طبيعة المنهج وقواعده وخطوطاته ومصادره، وألحقته بالجانب التطبيقي ممثلاً فى معاجلاته لقضاياها: العلاقة بين الحكمة والشريعة والبرهنة على وجود الله، وإشكالية قدم العالم وحدوده، ووحدانية الله وصفاته، وأخيراً قضية المعاد. ثم عرضت بعد ذلك البيان أووجه الاتفاق والاختلاف النهجى بين ابن رشد والسابقين عليه خصوصاً الغزالى.

وقدمت د. فاطمة فؤاد (آداب - أسipوط) بحثاً بعنوان: «الشارح المستنير: رؤية نقدية لموقف الصوفية» ركزت فيه على أهمية العقل ومكانته الفائقة عند ابن رشد وأنه كان منطلقه فى نقد الصوفية فى توجهاتهم ومعارفهم التى يعتبرونها إلهية ذوقية قلبية وفي كراماتهم وتفسيرهم لها.

وقدم د. مجدى إبراهيم ( التربية العريش - السويس) دراسة موضوعها «متافيزياً الاتصال بين ابن رشد والصوفية».

أما المحور السابع، فكان موضوعه «ابن رشد والاتجاه النقدي»: وفيه قدم أ. د. إبراهيم صقر (دار العلوم - الفيوم) بحثاً فى «قضية التأويل عند ابن رشد»، وقد مهد له بيان مدى ارتباط التأويل بالفکر الفلسفى والدينى، ومن ثم بحث إلى الفلاسفة والتكلمون والفقهاء والصوفية، كل من منظور خاص وبنهج مختلف ولغایات متباعدة حيناً ومتوازنة حيناً آخر. ثم يكشف البحث عن موقف ابن رشد من التأويل والتأولين الذين سبقوه وينهى عليهم إذاعة تأويلاتهم على الجمهور فيما يمثل خطراً على عقيدتهم بل ويتهدد النص الدينى في مضمونه ومقاصده.

وقدم د. صابر أبا زيد (آداب - جنوب الوادى) دراسة حول «نقد ابن رشد للإلهيات المتكلمين» ركز فيها على إبراز بعد النقدى فى فكر ابن رشد والذى تجسدى فى نقده للأشاعرة والغزالى منهم بصفة خاصة فيما يتعلق بمذهبهم فى الصفات الإلهية وحدود العالى وصلة الله بالعالى وعلمه بالجزئيات ومسألة مجرى العادة والمعاد وحشر الأجساد، إلى جانب نقده لابن سينا فى الفيصل والصدر.

أما بحث د. الصاوي أحمد (التربية - السويس) فقد دار حول «الصفات الإلهية بين ابن رشد وابن تيمية». وكيف أن هذا المفكر السلفى تناول أفكار وأراء ابن رشد فى الصفات بالتحليل والنقد، ومن خلال مقارنة بينهما يكشف البحث عن مواضع الاتفاق ومواطن الاختلاف بينهما فى هذه المسألة.

وكذلك قدم د. عبد الحميد درويش (التربية - بالعرش) دراسة بعنوان «المعجزات وخوارق العادات عند ابن رشد» أبىان فيه عن مفهوم المعجزة عند ابن رشد وكيف عارض به مذهب المتكلمين فيها.

ودار المحور الثامن والأخير على «ابن رشد والإلهيات»: وفيه قدمت أ. د. كوكب عامر (بنات - عين شمس) بحثاً بعنوان «طرق معرفة الله عند ابن رشد وتقييمه لها» وكيف تثلّت هذه الطرق في ثلاثة هي: الخطابية الملائمة للجمهور، والجدلية التي اصطنعها المتكلمون، والبرهانية التي يختص بها الفلاسفة، وأن الشرع أشار إلى ذلك بوضوح، ومن ثم فقد انتقد ابن رشد طريقة المتكلمين والصوفية استمساكاً بالبرهان.

وقدم د. إبراهيم تركى (التربية - كفر الشيخ) دراسة عن «موقف مفكرى الإسلام من فلسفة ابن رشد حتى مطلع العصر الحديث». وفيها يكشف الباحث عن صور ثلاثة لهذا الموقف، تثلّت أولاهما في تلاميذه كابن بندوود والطلاعى وابن طملوس وغيرهم. والثانية تثلّت في نقد بعض مفكرى الإسلام لابن رشد ومنهم ابن تيمية وابن عربى وابن سبعين. والثالثة يشير فيها الباحث إلى العوالى

التي أدت أو أسهمت في إهمال مفكري الإسلام لفلسفة ابن رشد عبر عدة قرون. وقدم د. أحمد عرفات القاضي (دار العلوم - الفيوم) بحثاً موضوعه «ابن رشد وقضية التوفيق» عرض فيه لأهمية القضية ومدى اهتمام مفكري الإسلام بدراستها وخصوصاً الفلسفه ومنهم ابن رشد. ثم أوضح الباحث كيف أن ابن رشد رغم نقده للغزالى لم يسلم من التأثر الشديد بأفكاره في هذه القضية.

بعد هذا العرض الموجز لواقع الندوة والأبحاث والدراسات التي جسدت هذه الواقع، أقول بأنه كانت هناك ظواهر إيجابية واكبت هذه الواقع فأضافت على الندوة مزيداً من الفاعلية من حيث كرست أهمية مثل هذه التظاهرات الثقافية وجدوها. لقد كان من اليسير معاينة ورصد ذلك الحشد الرائع الذي شارك في الندوة سواء من الأساتذة والباحثين أو من طلبة جامعة عين شمس مما يعظم الفائدة التي تعود على الجميع ليس فقط في توسيع دائرة المعرفة لديهم بل في تعزيز أدبيات الحوار وضوابطه أيضاً. وقد لوحظ بحق كيف أن وقائع الندوة أسفرت عن تكرис حقيقة جدوى تعدد الرؤى التقييمية والنقدية والتحليلية لفكر ابن رشد وفلسفته ومدى إمكانية استنبات أبعادها التنويرية في تربة واقعنا العربي المعاصر، كما أكدت كيف أن اختلاف وجهات النظر أمر يصادق عليه الفكر الفلسفى ذاته، إن لم يكن هو أساسه ومنطلق تطوره فيما يلغى احتكار المعرفة ويعزز احترام الرأى والرأى الآخر.

ومن الظواهر التي لا تتألى على الرصد أيضاً، الآليات والأساليب الموضوعية التي حكمت المناقشات والحوارات وضبطت إيقاعها، فقد كان الحوار والتعليقات والخلاف في الرأى مطهراً من بارانويا التعامل والتعالى نقىًّا من تقاذف التجهيل والإسفاف والتجريح، تلك الأمور التي نلحظها أحياناً في بعض المؤتمرات والندوات العلمية والثقافية بفعل التعصب البغيض للأفكار والأشخاص معاً.



## الملحق العاشر

### مؤتمر دولي عن ابن رشد بالمخرب

(ثمانية قرون ميلادية على وفاته)

ويتضمن هذا الملحق تغطية\* لواقع المؤتمر الدولي الذي أقيم بمراكش (المغرب). وقد تمت دعوة كاتب هذه السطور للإسهام في المشاركة في وقائع هذا المؤتمر ورئاسة بعض جلساته. وكان قد سبق نشر هذه التغطية بمجلة «إبداع» التي تصدر بالقاهرة.

(\* ) دراسة كتبها عن مؤتمر ابن رشد بمراكش (المغرب) ونشرت، بمجلة إبداع - القاهرة.



حضره الاستاذ المحترم عاطف العراقي  
قسم الفلسفة جامعة القاهرة/الجيزة  
القاهرة - مصر -

يسرنا أن نستدعيكم للمساهمة في ندوة المئوية الثامنة لوفاة ابن رشد ( 595 م / 1126 هـ ) .

لقد دأبت جهات علمية وثقافية في شتى أنحاء العالم منذ مدة طويلة على عقد ندوات علمية وتظاهرات ثقافية عن فكر أعمال وتأثير قاضي قرطبة وفيلسوف مراكش وعالمها أبي الوليد ابن رشد . وهذا يدل على أن الرجل مثار ملتقي لمجموعة من الثقافات ، ورمزاً حياً لكثير من الشعوب ، وأضحى فكره نموذجاً مثالياً لاستلهام معالجات كثيرة من المشاكل المطروحة على عالمنا الراهن .

وقد تطرقت تلك الندوات والتظاهرات لجوانب متعددة من متن وفكر ابن رشد . ونذكر على سبيل المثال " الحلقات الروشدية " ، والتي تأسست وانطلقت من فاس ، حيث عقدت ما بين ناس ( 1989-1992 ) وكيمبريج - ماساسوشيت بالولايات المتحدة ( 1990 ) وكولون بالمانيا ( 1995 ) أربع حلقات دراسية تناولت عدة قضايا تتعلق بتطور فكره ومتنه وبالمناهج التي كان يسلكها في كتابته ، كما تناولت علاقته بفلسفة الشرق الإسلامي وبفلسفة اليونان .

ونحن - الجمعية الفلسفية المغربية وجامعة القاضي عياض بمراكش - نعتقد أنه حان الوقت لعقد ندوة جامعة بمناسبة مرور ثمانية قرون كاملة على وفاة ابن رشد في مراكش في 11 ديسمبر 1198 ، كملين أن نجعل من هذه الحاضرة عاصمة لكل الروشديين ومحبي الفكر الرشدي من كل أنحاء العالم ومن مختلف التوجهات والخصصات ، مسانداً أن تعود بهذه الحاضرة ولو لوقت قصير إلى سابق عهدها الزاهر ، يوم كانت عاصمة عالمية للعلم والفلسفة والتصوف والأدب والفنون . وسنعمل من أجل أن تصبح مراكش لبعضة أيام ساحة للمنتاظرة في فكر وإنتاج أبي الوليد وإلقاء نظرة شاملة على دلالات وأبعاد تأثيره على الثقافة العربية الإسلامية ، وعلى الثقافتين العبرية واللاتينية ، وإسهام فكره في التمهيد لقيام النهضة الأوروبية الحديثة ، لكن دون أن يمنعنا هذا الاحتفال بهذه الذكرى من إعادة التنظر في نكره وفي الأحكام التي صدرت في حقه والتصورات التي تشكلت عنه على مدى العصور .

كما نأمل من هذه التظاهرة أن تكون مناسبة للتمعن في معاني الحكم الذي أصدره القاضي أبو الوليد بوجوب الانفتاح على ثقافات وعلوم الغير ، وإيماناً منه بأن هذا الانفتاح لا يمكنه إلا أن يعزز التوافق بين الشريعة والحكمة مادام " الحق لا يضاد الحق " ، وأن يوطد وجودنا ويفتح ماهيتها التاريخية والثقافية ، ولعل هذه التظاهرة العلمية والثقافية ستكون منبراً لإثبات أن الفيلسوف ابن رشد كان رجل تعدد واختلاف ، ولكنـه كان في نفس الوقت مؤمناً بالوحدة والاتصال ، وحدة العقل والجنس البشري ، واتصال أناقه المتعددة . كما نرجو أن تغطي الأبحاث المقدمة للندوة مختلف جوانب فكر الرجل المنطقية والميتافيزيقية والطبيعية والطبية والفقهية ، وكذا ممارساته العملية

وعلى ضوء هذه الأهداف نقترح أن تعنى الندوة بالمحاور الآتية :

المحور الأول : ابن رشد والفكر اليوناني :

- (1) علاقة ابن رشد بكتاب ما بعد الطبيعة والشروحات اليونانية والإسلامية عليه.
- (2) إسهام ابن رشد في شرح كتب الطبيعة والسماء والعالم والكون والفساد والأثار العلوية والفلك والحيوان والنفس.
- (3) منهج ابن رشد في النظر إلى العلوم المنطقية و موقفه من تأويلاً سابقيين عليه.
- (4) منهجه في شرحه للكتب الطبية .

المحور الثاني : ابن رشد والفكر العربي الإسلامي :

- (1) دلالة كتاباته في الفقه وأصوله.
- (2) موقفه من علم الكلام وعلم التصوف .
- (3) موقفه من تأويلاً الفلسفية المسلمين .
- (4) ابن رشد والمدينة : السياسة والأخلاق بين السعادة النظرية والسعادة العلمية .

المحور الثالث : أثر ابن رشد في الثقافتين العربية واللاتинية :

- (1) الترجمات .
- (2) الشروح .
- (3) النزاعات الرشدية .
- (4) النزاعات المضادة للرشدية .

المحور الرابع : ابن رشد اليوم :

- (1) المتن الرشدي تحقيقاً ونشرًا .
- (2) ابن رشد والراهنية الحضارية (الحكمة والشريعة : التأويل ، التوفيق ، الفصل من أجل توافق حضاري) .
- (3) ابن رشد والغرب ( وضع الدراسات الرشدية الغربية اليوم : دلالات الاهتمام بابن رشد والرشدية : مناهج الدراسات الرشدية ) .

هذا ونأمل أن تصلنا موافقتكم مرفقة بعنوان بحثكم وبملخص له قبل 15 أبريل 1998 وسنوافيكم في مراسلة لاحقة ببرنامج الندوة وبكل ما يهم الشؤون التنظيمية .

وفي انتظار جوابكم تفضلوا بقبول وافر عبارات التقدير والاحترام .  
والسلام .

عن اللجنة العلمية للندوة

محمد المصباحي

عميد جامعة القاضي عياض

  
محمد الكنديري

يبدو أن عالمنا العربي قد أراد التكفير عن الظلم الذي أوقعه على الفيلسوف العربي، آخر فلاسفتنا، ابن رشد، سواء في حياته حين ثمت محاكمته وإحراق كتبه ونفيه فترة من الزمان، أو بعد مماته حين وجدهنا دراسات قليلة عن ابن رشد، وبعضها غایة في التفاهة والسذاجة والسطحية من جانب أناس لم يكلفو أنفسهم قراءة سطر واحد من آلاف الصفحات الرائعة التي كتبها عميد الفلسفة في بلداننا العربية، ابن رشد، في الوقت الذي وجدهنا فيه مئات الدراسات الجادة من جانب الأوروبيين عن فيلسوفنا الشامخ. ولهذا لم يكن غريباً أن تقدم أوروبا لأنها اتخذت النموذج «ابن رشد» في حين تأخر عالمنا العربي وصعد إلى الهاوية - والعياذ بالله - لأن النموذج الذي اختاره كان الغزالى تارة وهو عدو الفلسفة والتفلسف، وابن تيمية تارة أخرى، والذي كانت أكثر أفكاره معبرة عن جوانب رجعية تقليدية، بحيث لم يردد هذه الأفكار إلا هؤلاء الذين يكتبون من منطلق ما نسميه «البتروفكر» وارتباط هذا الفكر بالدولار، وبحيث أصبح هذا الفكر نابعاً من تشجيع بعض الدول البترولية التي تقدس آراء ابن تيمية.

نقول إن عالمنا العربي قد أراد فيما يبدو التراجع عن الفكر المظلم الأسود، والاتجاه إلى الصواب، الطريق المستقيم، الطريق التقدمي، وذلك حين آثر الاحتفال هذا العام بفكرة ابن رشد، وفلسفة ابن رشد، وما أعظمها وما أروعها. لقد توفي ابن رشد - كما نعلم - في العاشر من ديسمبر عام ١١٩٨م. ومعنى هذا أننا نعيش حالياً في ذكرى مرور ثمانمائة عام (ثمانية قرون) على وفاة ابن رشد. وإذا كنا قد وجدنا في هذا العام العديد من المؤتمرات والمهرجانات التي أقيمت بمناسبة هذه الذكرى في العديد من البلدان الأوروبية، ومن بينها - على سبيل المثال لا الحصر - ألمانيا وإسبانيا، فإننا أيضاً قد شهدنا أكثر من مؤتمر أقيم

في بلداننا العربية احتفالاً بفكر آخر فلاسفة العرب، الذي ظلم حياً وظلّم ميتاً - كما سبق أن أشرنا منذ قليل.

لقد شهدنا - على سبيل المثال لا الحصر أيضاً - المؤتمر الذي أقيم بالجزائر عن ابن رشد، وكانت المصري الوحيد الذي تمت دعوته للمشاركة في هذا المؤتمر أو الملتقي، وكان من المؤتمرات الناجحة، وقد كتبنا عنه منذ فترة، في هذه المجلة - مجلة إبداع - كما أقيم مؤتمر بالعراق الشقيق شاركت فيه بدراسة عن ابن رشد، وإن لم أتمكن من حضور المؤتمر.

وشهدنا أيضاً مؤتمراً عن ابن رشد أقيم بالقاهرة، نظمته جامعة عين شمس وقد قدر لي أن أكون مقرراً لهذا المؤتمر. وقد لا أكون مبالغًا إذا قلت بأن هذا المؤتمر من حيث بحوثه التي أقيمت، والنتائج التي توصل إليها المهتمون بالفلسفة الرشدية، هو المؤتمر الجاد الوحيد الذي أقيم حتى الآن بمحض رائدة الثقافة في عالمنا العربي المعاصر.

ومؤتمر آخر أقيم احتفالاً بذكر هذا الفيلسوف، ابن رشد، وهو المؤتمر الذي أقيم بمراكش بالمغرب، وقد تمت دعوتي للمشاركة في هذا المؤتمر، والذي أستطيع أن أقول عنه منذ البداية، إنه كان مؤتمراً من المؤتمرات الناجحة حول ابن رشد والفكر الرشدي.

قامت بالإعداد لهذا المؤتمر، جامعة القاضي عياض، والجمعية الفلسفية المغربية وبلجنة ابن رشد، وكان تحت شعار: «الأفق الكوني لفكرة ابن رشد». وأقيم المؤتمر بقاعة المحاضرات بفندق أطلس بمراكش في الفترة من 12 إلى 15 ديسمبر عام 1998م، وكان مناسبة الذكرى المئوية الثامنة لوفاة ابن رشد، والذكرى العشرين لتأسيس جامعة القاضي عياض. وكانت توجد لجنة شرفية للندوة، وبلجنة استشارية أيضاً. ومن النادر أن تجد واحداً منهم من أنصار البتروفكر، وأتباع الفكر التقليدي المظلم، وهذا كان من أقوى الأسباب في رأسي للتركيز على دعوة المتخصصين أساساً في فلسفة ابن رشد، وإلا كيف نبرر أنه لم تتم دعوة

للمشاركة في هذا المؤتمر من مصر إلا كاتب هذه السطور، بالإضافة إلى الدكتورة زينب الخصيري. لقد كانت سيطرة أنصار البتروفكتور وراء فشل مؤتمر عن ابن رشد أقيم بجامعة من الجامعات العربية في شهر ديسمبر من عام ١٩٩٨م. وكان يوجد واحد من أقوى أنصار البتروفكتور، الفكر الرجعي المظلم وراء عدم دعوتي للمشاركة في مؤتمر آخر أقيم عن ابن رشد في دولة عربية أخرى في هذا العام، دون أن يضع في اعتباره أنني كتبت آلاف الصفحات عن ابن رشد طوال أربعين عاماً أو يزيد من حياتي. ولكن ماذا نفعل إزاء هؤلاء الذين لا يريدون الاعتراف بما للناس على الناس من فضائل وخدمات. ماذا نفعل في مواجهة جيوش الظلام والبلاء والذين لا يكتبون إلا من منطلق البتروفكتور، يكتبون في كل شيء، دون أن يفهموا أي شيء، اللهم إلا في مجالات التدبير المنزلى.

قلنا إنه كانت توجد للمؤتمر لجنة شرفية، ولجنة استشارية، هذا بالنسبة للمؤتمر الذي نكتب عنه الآن، مؤتمر ابن رشد ببراكش. وكان على رأس اللجنة الشرفية ولی عهد المملكة المغربية الأمير سیدی محمد، ولی عهد المملكة الإسبانية الأمير فيليب، ومن بين أعضاء هذه اللجنة الشرفية السيد عبد اللطيف الفيلالي وزير الدولة في الخارجية والتعاون، وإدريس السلاوي مستشار جلالة الملك، ونحیب الزروالی وزير التعليم العالي وتكوين الأطر والبحث العلمي، وفریدریکو مایور المدیر العام لليونسكو، ومحمد الكندیری عميد جامعة القاضی عیاض.

أما اللجنة الأخرى، اللجنة الاستشارية، فكان من بين أعضائها سعید بن سعید العلوی، وحلیمة فرحت، ومحمد عابد الجابری، وجیرار إندرس، ومحسن مهdi، وألفرید إیفری، وهم يقيمون في بلدان مختلفة.

كان حفل الافتتاح لهذا المؤتمر، يوم السبت الموافق ١٢ ديسمبر عام ١٩٩٨م. وكان الحفل في المساء داخل فندق أطلس ببراكش. وقد تحدث في جلسة الافتتاح الدكتور محمد سبیلا رئیس الجمعیة الفلسفیة المغربية، والأستاذ نحیب الزروالی وزير التعليم العالی، والدكتور محمد الكندیری عميد جامعة القاضی عیاض

مراكش، ووالى مراكش، وعامل مدينة مراكش - أى : المحافظ - والدكتور محمد المصباحى رئيس اللجنة التنظيمية.

وقد أشاد المتحدثون بفكرة ابن رشد، وكيف يمكننا الاستفادة من فكر آخر فلاسفة العرب في حياتنا المعاصرة، الحياة التي نحياها الآن، وكيف نجد في مبادئ الفلسفة الرشيدية حلولاً للكثير من مشكلاتنا الفكرية والثقافية. بالإضافة إلى أن المغرب من حقها أن تفيخر بهذا الفيلسوف الشامخ للتفكير، ومن واجبها أيضاً الاحتفال به مناسبة مرور ثمانية قرون على وفاته.

وبناءً على ذلك، بعد الجلسة الافتتاحية، ابتداء من صباح الأحد الموافق الثالث عشر من ديسمبر، واستمرت حتى مساء الثلاثاء ١٥ ديسمبر. وكانت محاور الجلسات على النحو التالي :

- ابن رشد والفكر الفلسفى والكلامى والصوفى.
- ابن رشد وعلوم زمانه.
- الطب عند ابن رشد.
- المنطق والفقه وأصول الفقه.
- الخطابة والشعر.
- السياسة والأخلاق.
- الرشيدية اللاتينية والعبرية والعربية.

- حضور ابن رشد في الفكر العربي والغربي.

هذا بالإضافة إلى الجلسة الختامية، وقد رأسها الدكتور محمد المصباحي، وتمت في مساء الثلاثاء، بعد الانتهاء من الحديث حول المحاور التي أشرت إليها منذ قليل.

وقد رأس الجلسات، مجموعة من الحاضرين لهذا المؤتمر الرشيدى، ومن بينهم: عاطف العراقي، وقد رأس أول جلسة تمت في أولى جلسات اليوم الأول

من هذا المؤقر، والدكتورة زينب الخضيري، ومحمد الوزاد، والدكتور عبد الرزاق قسوم تلميذى وصديقى، وجيار إندرس، والدكتور عبد الأمير الأحسم، والدكتور سالم يفوت، صاحب الدراسة عن مؤلفاتى فى الفلسفة الرشيدية.

كانت جلسة الصباح من اليوم الثانى والتى تشرفت برئاستها، جلسة ثرية فى بحوثها وتعليقات على هذه البحوث.

تحدت فى هذه الجلسة محمد الوزاد من كلية الآداب بفاس، وكان موضوع بحثه: «جواجم النفس عند ابن رشد وأثر ابن باجه عليه». وهذا موضوع مهم، إذ إن ابن باجه أول فلاسفة المغرب العربى يحتاج إلى العديد من الدراسات والبحوث، فهو وابن طفيل وابن رشد يمثلون المدرسة العقلية الأندلسية. والأندلس لم تقدم لنا من الفلاسفة الكبار إلا هؤلاء الفلاسفة.

وكانت كلمة الأستاذ أحمد العلمى تدور حول «ابن رشد وإشكالية الصفات من خلال كتابه فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة من الاتصال»، وكتابه مناهج الأدلة فى عقائد الملة». وكان هذا البحث يدور أساساً حول مؤلفات ابن رشد.

أما كلمة الأستاذ محمد بن سassi من تونس، فكان محورها «شرح مقالة اللام وتلخيص السماء والعالم لابن رشد». ومن الواضح أنها كانت تعول أساساً على شروح ابن رشد على الفيلسوف اليونانى أرسطو، وهو الفيلسوف الذى طالما أشاد به فيلسوفنا العقلانى ابن رشد.

وجاء بحث الأستاذ بناصر العزاتى عن «مكانة ابن رشد فى تطور الأفكار العلمية». وقد ركز كما هو واضح من عنوانه على إبراز ابن رشد كعالم بالإضافة إلى كونه فيلسوفاً. والأستاذ العزاتى يعمل بكلية الآداب بالرباط فى المغرب.

أما بحث الدكتور رضا بريكس وهو جزائرى يقيم بكندا، فكان موضوعه «عقلانية ابن رشد من خلال مسألة علاقة الحكم بالشريعة». وقد حاول فى بحثه التركيز على موضوع التوفيق بين الدين والفلسفة، أو بين النقل والعقل، أو بين الشريعة والحكمة عند فيلسوفنا ابن رشد.

وكان بحث الأستاذ منصف شعرانة من كلية الآداب بالقيروان بتونس، عن «قراءة ابن رشد للغزالى - نقد وتأسيس». وكان هذا البحث كالبحوث السابقة، مهمًا من حيث موضوعه، إذ نعرف جميعًا المعركة المشهورة بين الغزالى مؤلف «تهاافت الفلاسفة» الذى يمثل نظرية لا عقلانية وطريقًا مغلقًا، وابن رشد مؤلف كتاب «تهاافت التهاافت» الذى يمثل نظرية عقلانية وطريقًا مفتوحًا وليس طريقًا مغلقًا مسدودًا، أى: ليس كالطريق الذى وجدناه عند الغزالى الذى شن هجومًا عنيفًا ضد الفلسفة والتفاسير ولجا إلى لغة التكfir، تكfir الفلسفه، وهى لغة لا تخلو من جوانب إرهابية وضيق أفق.

أما بحث الدكتور جعفر الكنسوسى من مراكش بالمغرب، فكان عن «تعريفات الشيخ محى الدين بن عربى بشأن أبي الوليد بن رشد». فابن عربى صاحب لغة صوفية، وابن رشد صاحب لغة برهانية - إن صع هذا التعبير - ومن هنا فقد كان متوقعاً اختلاف اللغة - لغة ابن عربى، عن لغة ابن رشد - وإن كان أكثرهم لا يعلمون.

أثارت هذه البحوث العديد من المناقشات والتعليقات، وكانت مناقشات مفيدة للغاية، أضافت كثيراً إلى تلك البحوث، بحيث دخل الجمهور من الباحثين فى حوار بناء مفيد مع المشاركين بدراساتهم فى تلك الجلسة.

في جلسات المساء من اليوم الثانى - وقد رأس الجلسة الأولى الدكتور عبد الأمير الأعسم من العراق، ورأس الجلسة الثانية الأستاذ محمد الوزاد - وجدنا العديد من البحوث والدراسات المهمة.

تحدث الأستاذ هنرى هوجونار روش، وهو يعمل بمركز البحث العلمي بفرنسا عن ابن رشد شارح أعمال أرسسطو الطبيعية.

وكان بحث الأستاذ محمود عروة عن «التنفس واضطراباته عند ابن رشد». ومن الواضح أن موضوع هذا البحث يركز على الجانب الطبي عند ابن رشد. فابن رشد كان طيباً بالإضافة إلى كونه فيلسوفاً، صحيح أن شهرته في الطب لم تبلغ شهرة ابن سينا مؤلف كتاب «القانون في الطب»، أو شهرة أبي بكر الرازي أعظم أطباء العرب مؤلف كتاب «الحاوى»، ولكن هذا لا يقلل بوجه عام من جهد ابن رشد في مجال الطب، بحيث كان من الفلاسفة الأطباء. وقد اختار الأستاذ محمود عروة في دراسته جزئية معينة محددة تدور حول اضطرابات التنفس وكيف درسها فيلسوف العرب ابن رشد.

وجاء بحث الدكتور سالم يفوت من كلية الآداب بالرباط في المغرب حول الجانب الطبي أيضاً عند ابن رشد. وكان عنوان بحثه «مدخل لقراءة جديدة لكتاب الكليات لابن رشد». وكان هذا البحث كالبحوث السابقة، مهماً من حيث موضوعه ومن حيث المنهج الذي سار عليه باحثنا سالم يفوت في دراسته لموضوع بحثه. وقد ركز بالدرجة الأولى على كتاب «الكليات» لابن رشد، ويعد هذا الكتاب أهم كتاب لابن رشد في مجال الطب. وهو يركز كما هو واضح من عنوانه، على دراسة الأمور الكلية في الطب، بحيث طلب ابن رشد من أحد أفراد عائلة ابن زهر ببلاد الأندلس دراسة الأمور الجزئية التفصيلية، وقد تم فعلاً تأليف كتاب «التيسيير في الطب» وبذلك يمثل الكتابان مرجعاً شاملاً في دراسة الطب، كتاب «الكليات» لابن رشد، وكتاب «التيسيير في الطب» لأحد أفراد عائلة ابن زهر.

وجاء بحث الأستاذ محمد بلقزيز من المغرب عن كتاب «الكليات في الطب» أيضاً. وقد اهتم بدراسة موضوعات عديدة حلّلها ابن رشد في كتابه المشهور «الكليات».

أما بحث تلميذى بالأمس وزميلى اليوم الدكتور عبد الرزاق قسوم، الذى كتب تحت إشرافى رسالته للماجستير بآداب القاهرة وموضوعها «فكرة الزمان فى فلسفة ابن رشد»، فكان موضوعه «سلطة التأويل فى الخطاب الرشدى فلسفياً وفقهياً».

وأشار الدكتور عبد الرزاق قسوم إلى العديد من كتب ابن رشد في هذا المجال، سواء كتبه الفلسفية كفصل المقال فيما بين الحكم والشريعة من الاتصال ومناهج الأدلة في عقائد الله، أو كتبه الفقهية كبداية المجتهد ونهاية المقصود. وكان بحث الدكتور قسوم مقسماً إلى مجموعة من النقاط الدقيقة وأثار العديد من التعليقات والمناقشات المفيدة غايةفائدة، مما يدلنا على أهمية بحثه وثراء معلوماته عن ابن رشد، سواء الجوانب الفلسفية، أو الجوانب الفقهية. إن الدكتور عبد الرزاق قسوم باحث متمنك واثق مما يكتب. وواائق الخطوة يمشي ملكاً.

وإذا كان بحث الدكتور قسوم قد عالج في جانب من جوانبه، الأبعاد الفقهية، فقد كان كذلك أيضاً بحث الأستاذ خوان مارتوس من إسبانيا وكان عنوانه: «الطابع الأصولي (الفقهي) لابن رشد»، ويبحث الأستاذ عثمان بن فضل من تونس وكان موضوعه: «مساهمة ابن رشد في تطوير منطق القانون: قراءة حرجة لبداية المجتهد». والباحثان نجد فيهما معلومات مفيدة غايةفائدة.

أما بحث الأستاذ حمو النقاري، فكان موضوعه «ابن رشد والجدل الأرسطي: من التلخيص إلى التوظيف». وهو بحث جاد يحدد فيه الباحث موقف ابن رشد من منطق أرسطو، وخاصة الجزء المتعلق بالجدل.

هذه هي بحوث ودراسات اليوم الثاني من أيام المؤتمر، وما دار حولها من مناقشات، والبحوث والمناقشات تدلنا على أهمية هذا المؤتمر الجاد الذي عقد بالغرب كما قلنا، عن أعظم فلاسفة الشرق، ابن رشد.

أما بحوث المؤتمر في اليوم الثالث من الصباح إلى المساء، فكان من بينها بحث الأستاذ محمد العمري من المغرب، وكان موضوعه «ابن رشد وصياغة التحويل من المحاكاة إلى التغيير»، ويبحث الدكتور عبد الحميد الصالح من سوريا، عن «نظيرية الدلالة وبلاغة الخطاب عند ابن رشد»، ويبحث بن سالم خميس من المغرب، عن «حياة وفكر ابن رشد كمادة لعمل أدبي». وهذه بحوث مهمة موضوعاً ومنهجاً، أقيمت في جلسة من جلسات اليوم الثالث للمؤتمر. وقد رأست هذه الجلسة الزميلة الأستاذة الدكتورة زينب الخصيري أستاذة الفلسفة

بكلية الآداب - جامعة القاهرة. وقد تخصصت في فلسفة ابن رشد منذ زمان طويل. وكانت إدارتها للجلسة أيضاً نموذجاً يحتذى في الدقة والإحكام.

أما الجلسة التي أعقبت ذلك، فكانت برئاسة الدكتور عبد الرزاق قسوم من الجزائر. وألقىت بالجلسة العديد من البحوث والدراسات، أولها بحث الدكتورة زينب الخضيري عن «الخطاب الرشدي والسلطة». وكان بحثاً رائعاً أثار العديد من المناقشات البناءة التي تدلنا على أهميته موضوعاً ومنهجاً، وأن الدكتورة زينب الخضيري بذلك فيه جهداً ملحوظاً. وببحث الأستاذ عبد العلى العمرانى جمال ويعلم بمركز البحث العلمي بفرنسا، وكان موضوعه: «ابن رشد واحترام التقليد من خلال بعض نصوص تهافت التهافت وشرح ما بعد الطبيعة»، وببحث شارل بتروبر عن معنى عنوان كتاب فصل المقال، وببحث الدكتور عبد الهادى التازى عن «الجانب السياسى فى حياة ابن رشد». والدكتور التازى عضو بالأكاديمية المغربية. وببحث الدكتور عبد المجيد بن جلون وهو أستاذ بكلية الحقوق - جامعة الرباط، وكان موضوعه «مسألة الحرية عند ابن رشد».

وهذه البحوث كلها تعد بحوثاً غاية في الأهمية والدقة والاجتهاد. وتطرق جوانب جديدة إلى حد كبير، وتدلنا على أن فلسفة ابن رشد تسمح بالعديد من التأويلات.

أما بحوث اليوم الرابع والأخير من أيام المؤتمر على امتداد جلساته العديدة من الصباح إلى المساء وحتى جلسة اختتام، فقد أثارت العديد من القضايا الرشدية. وتمثلت في بحث دقيق للدكتور عبد الرحمن التليلي من تونس عن «ابن رشد والغرب اللاتيني». وهو بحث مهم يشير قضية ابن رشد والرشدية. وكان بحث كاتب هذا المقال - عاطف العراقي - موضوعه «ابن رشد ومستقبل الثقافة العربية». وقد حدد في البحث مواضع استفادتنا كمعاصرين من فلسفة فيلسوف شامخ الفكر كابن رشد. فإن ابن رشد لم يقل بأفكاره إلا لكي تتدارسها ونستفيد منها بحيث نتفق معه تارة، ونختلف معه تارة أخرى. إن أفكاره تعد أفكاراً مستقبلية وليس من نوع الأفكار الرجعية الظلامية، أفكار من يسكنون الكهوف

والمغارات، وإذا كان وجود الفلسفه قد انقطع بعد وفاة آخر فلاسفة العرب ابن رشد، فإننا يجب أن نبدأ من حيث انتهى ابن رشد. إننا نجد حسناً نقدياً وحسناً عقلياً وحسناً تنويرياً من خلال أفكار بناءة قال بها ابن رشد منذ ثمانية قرون، وواجبنا الاستفادة منها، لأنها أفكار المستقبل، أفكار التجديد.

أما البحث الثاني فكان صاحبه الأستاذ عبد المجيد الصغير، وموضوعه «عودة الفيلسوف» وكان يدور حل المتن الرشدي وإشكالية الثقافة العربية.

وموضوع البحث الثالث «ابن رشد.. معاصرًا» وهو للدكتور بخارى حمانة من الجزائر، وهو بحث احتل درجة كبيرة من الأهمية، من حيث موضوعه، ومن حيث منهجه أيضاً. لقد قسم الدكتور بخارى حمانة بحثه إلى العديد من العناصر والنقاط الجوهرية، ونجح تماماً في الربط بين ثقافة ابن رشد من جهة، ومتطلبات العصر الذي نعيشه من جهة أخرى. واستطاع عن طريق بحثه رصد أهم سلبيات الثقافة العربية المعاصرة. وقد أثار بحثه العديد من التساؤلات مما يدلنا على أهمية هذا البحث.

جاءت بعد هذا البحث أربعة بحوث أخرى تعد من البحوث المهمة والجوهرية في مؤتمر ابن رشد، وتمثل في بحث الطاهر بن قيزة عن «معانى التوفيق بين ابن رشد والفيلسوف الالمانى لاينتزر»، وبحث الدكتور عبد الأمير الأعسم من العراق، عن «دراسة ابن رشد عند المستشرقين فى الغرب»، وبحث الأستاذ محمد أيت الفران، عن «ابن رشد فى دراسات المستشرقين الالمان المعاصرین»، وبحث الدكتور محمد المصباحى بجامعة الرباط بال المغرب، وكان موضوعه باللغة الأهمية وأثار العديد من التساؤلات والمناقشات، إن موضوع بحثه هو «ابن رشد بين نهاية القرن الثانى عشر ونهاية القرن العشرين». والدكتور محمد المصباحى كتب العديد من الدراسات المهمة حول ابن رشد وفلسفته.

إن هذا المؤتمر أو الملتقى الذى أقيم بالمغرب يعد مؤتمراً بالغ الأهمية، تم تنظيمه

بدقة، وشارك في تنظيمه الزميل العزيز الدكتور محمد وقidi الأستاذ بجامعة الرباط بال المغرب. كما شارك سيادته في العديد من المناقشات الجوهرية.

ولابد من التنويه بكرم الضيافة منذ وصولنا إلى المغرب الشقيق. إنه يعد كرماً حاتمياً لم يقتصر على الإقامة فحسب، بل امتد إلى العديد من الزيارات في أنحاء مختلفة من مراكش، والتي أخذنا من خلالها في تذكر أمجاد مراكش وتاريخها العريق.

لقد آن الأوان لمزيد من الدراسة لأفكار العملاق ابن رشد، وما أعظمها من أفكار. إنها كما أقول تعد أفكاراً حية ومفتوحة. ويقيني أن روح ابن رشد تحلق الآن في سعادة حين تدرك أننا بدأنا في إعادة دراسة أفكاره. دراسة أفكار الفيلسوف الذي افترينا عليه، وظلم حياً كما ظلم ميتاً. إنه فيلسوف خالد بأفكاره. خالد عن طريق المبادئ التي يمكننا استخلاصها من كتاباته وما أعظمها من مبادئ وكتابات رائدة. إنه آخر فلاسفتنا العرب. وإذا كان البعض قد أساء إليه، فإنهم من أشباه الباحثين، وأشباه الدارسين الذين ابتليت بهم أمتنا العربية. وإذا كانت المؤشرات حول الفلسفة الرشيدية قد تمت طوال هذا العام في المشرق والمغرب معاً، فإن هذا - إن دلنا على شيء - فإنما يدلنا على أن العروبة تعد ثقافة قبل أن تكون سياسة. فمرحباً بابن رشد أعظم فلاسفة العرب في المشرق والمغرب معاً.





## الملاحق الحادي عشر

### هل توجّهَ علائقـة بين فـكر ابن رـشد وأحدـ الأفلـام السـينـمـاتـيـة؟

في الوقت الذي كان العالم كله شرقاً وغرباً يستعد للاحتفال بذكرى مرور ثمانية قرون على وفاة الفيلسوف العملاق ابن رشد، ظهر إلى الوجود فيلم سينمائي تحت اسم «المصير»، يزعم أنه يتحدث عن ابن رشد وفكره. ونظرًا لأن هذا الفيلم لا علاقة له بابن رشد من قريب أو من بعيد، بل إنه يتسم بالسذاجة والسطحية وحافل بالأكاذيب، فقد تم معه إجراء العديد من المحوارات الصحفية والإذاعية في داخل مصر وخارجها حول هذا الفيلم وفلسفـة ابن رـشد، وقد زادت هذه المـحوارات على ستـين حواراً ولقاء. وقد اختـرنا نـموذجـاً واحدـاً من هـذه المـحوارات، وـكان قد سـبق نـشره بـجريدة «القدس العـربـيـ». .

كما تضمن المـلحق: مـقالـة حول فيـلم «المـصـير»، وـمـقالـة أخـرى حول ابن رـشد، وهـل أـنـصـفـناه أم ظـلـمـناه حـيـاً وـمـيـتاً؟ .



(1)

**هل أنسفنا ابن دشـٰ أم ظـٰلمناـه؟**



لا خير فينا نحن العرب إذا أهملنا ابن رشد وفلسفة ابن رشد. إن فلسفتنا ومفكرينا العظيم لم يكتب صفحة واحدة إلا وتجد واجباً علينا نحن العرب الاستفادة منها، بحيث تكون درساً نافعاً لنا في حياتنا التي نحياها. إن دروسه الفكرية - وما أعمقها - ستظل إلى أبد الأبدية شعلة نار ونور، لأنها تمثل التقدم إلى الأمام وليس الرجوع إلى الخلف والصعود إلى الهاوية. نقول هذا، ونكرر القول به ما دمنا نجد في حياتنا الفكرية أناساً يفسدون فيها، وتحسبهم من المفكرين، وهم أشباه مفكرين.

غير مُجدٍ في ملئي واعتقادي: التغافل عن ابن رشد وإلا سنكون كالقطة التي تأكل أبناءها. سنكون كالمفسدين في الأرض الذين يقومون باقتلاع كل ما فيه خير لنا. إننا نعاني من جفاف فكري. والقضاء على الجفاف لا يكون أيها القراء الأعزاء عن طريق استخدام محلول معالجة الجفاف، بل عن طريق الاستفادة من دروس أعظم وأآخر فلاسفة العرب وعميد الفلسفة العقلية في بلداننا العربية من مشرقها إلى مغاربها. إنه ابن رشد الذي ظلمه العرب وأنصفه المستشرقون.

لقد توفي ابن رشد في العاشر من ديسمبر عام ١١٩٨م بعد أن ترك لنا العديد من الكتب والرسائل التي أعتقد أنها يجب أن تكون نبراساً لنا في حياتنا التي نحياها، ولا يصح أن ننظر إليها وكأنها ألقت في واد غير ذي زرع. إننا نتحدث الآن عن العديد من القضايا والمشكلات، وأحسب أننا لو رجعنا إلى فكر الرائد ابن رشد لتوصلنا إلى حل أكثرها، إن لم يكن كلها. إن فلسفته تمثل الاتجاه إلى النور ومحاربة الظلم. فكره يمثل الاعتراض بالعلم ومنهجه، والنقد وأسسها. لقد وقف على قمة عصر الفلسفة في بلداننا العربية، ويوم مات انقطع وجود

الفلسفه فى عالمنا العربي . كان جزاوه النفي والطرد بعد محاكمة هزلية قام بها أناس أكثرهم من المتخلفين عقلياً والعياذ بالله .

نعم ظلم ابن رشد في حياته ، وبعد وفاته . اتجه العرب نحو فكر أناس قاموا بتوزيع شهادات التكفير ، من أمثال الغزالى وابن تيمية وأنصار البتروفcker ، فى الوقت الذى قامت فيه أوروبا بالاستفادة من كل ما كتب ابن رشد . أليس هذا من مصائب الزمان وسخرية القدر . يحارب العرب مفكراهم العربى الذى كان قاضياً وقاضياً للقضاء ومؤلفاً في الطب والفلسفة وغيرها من العلوم ، يهمل العرب دروس مفكر شامخ لم ينقطع عن القراءة والتأليف إلا ليلة وفاة أبيه وليلة زواجه . وإذا قام أناس من العرب بالتأليف عن ابن رشد وفكرة ، فإن أكثرهم يقومون بتزوير أفكاره بحيث يدخل كلامهم في نطاق الغش الفكري والتزوير في أوراق رسمية حفظها لنا الزمان .

إننى لا أتصور مجدًا فكريًا لأمتنا العربية في حاضرها ومستقبلها إلا إذا عرف كل فرد عربي دروس ابن رشد وفكرة ابن رشد . وهل نجد فرنسيًا لا يعرف أمثال فولتير وديكارت ؟ وهل سمعنا عن المجلبي لا يعرف أشعار أعظم شعراء العالم شكسبير؟ .. كلاً ثم كلاً .

أقول هذا بعد معايشتى لأفكار ابن رشد أكثر من أربعين عاماً من الزمان . لم أجده في فكره دعوة ظلامية ، كتلك الدعوات المنتشرة الآن . وجدت في كتابه النور واليقين حين دعانا إلى الانفتاح على كل التيارات والاتجاهات ، ومن حقنا بعد ذلك أن نأخذ ما نأخذ ، ونرفض ما نرفض . أين نحن الآن من فكر ابن رشد ، وقد انتشرت بيننا القضايا الزائفه كالغزو الثقافي ، وإعلان الحرب على الحضارة الأوربية ، والنظر إلى العلم وكأنه العدو للأخلاق ! .

قام ابن رشد بتأليف «فصل المقال فيما بين الحكمه والشريعة من الاتصال» ، و«مناهج الأدلة في عقائد الملة» ، و«تهافت التهافت» الذي رد فيه على آراء عدو الفلسفة الغزالى . وترك لنا ابن رشد آلاف الصفحات في شرح كتب أرسسطو ، وكم استفادت منها أوروبا منذ نهضتها الأولى ! .

إن دعوته تعد معبرة عن الطريق المفتوح، وليس الطريق المغلق المظلم. أدرك أهمية العقل ودوره في حياة الإنسان. نبهنا إلى أهمية العلم ومنهجه. لم يقع في دائرة الخرافة واللامعقول. أليست هذه كلها تعد دروساً رائعة يجب أن نستفيد منها في حياتنا. لقد أدى واجبه، وواجبنا نحن العرب بعث دروس ابن رشد. وإذا كنا نتحدث عن أهمية تراثنا، فلن نجد فيه أفضل من كتب ابن رشد.

حارب التصوف دون هواة لاعتقاده بأن المنهج الصوفي يتعارض تماماً مع العقل ومنهجه. رفع كلمة العقل فوق كل كلمة حين دافع عن طريق البرهان واليقين. أرجع إلى العقل التمييز بين الخير والشر. ارتفع في نظريته للمعرفة عن المحسوس حتى يصل إلى الطريق الذهبي، طريق المعقول. دافع عن الحرية دفاعاً مجيداً، بل دافع عن كل قيم أصيلة ومعان نبيلة. فالواجب علينا - إذن - أن يعرفه كل فرد منا منذ الطفولة في مدارسنا الأولى حتى آخر مرحلة من مراحل التعليم في بلادنا. وإذا انتشر فكره التنويري في بلداننا العربية، فإن الحال سيصبح غير الحال. ستختسر الدعوات الظلامية الإرهابية، بحيث تصبح في خبر كان. أليس من مصابيح الزمان أن ندخل على فكره بالعديد من البرامج الإذاعية والتليفزيونية وبقية الوسائل الإعلامية؟

إن دول العالم شرقاً وغرباً تستعد منذ فترة طويلة للاحتفال بمرور ثمانية قرون على وفاته. ولن نجد - مستقبلاً - فيلسوفاً عريباً إلا إذا بدأنا من حيث انتهى ابن رشد. إنه الأمل والضياء والثور. وواجبنا - كما نقول - غرس أفكاره في نفوس وعقول أبنائنا ومحاتينا. فالسخرية من العقل لا تجدي، والاهتداء بالعقل فيه الخير، كل الخير، وإن كان أكثرهم لا يعلمون.

نبهنا ابن رشد إلى أهمية الاجتهد. والاجتهد يستند إلى العقل. دعانا إلى التأويل، بل قدم لنا قانوناً للتأويل، الالتزام به يعد معبراً عن الطريق المفتوح. ينبغي علينا كعرب تصحيح مسار فكرنا العربي. ولنقل بصرامة: إن انقطاع وجود فلاسفة عرب طوال ثمانية قرون، يعد معبراً عن الخزى والعار. وإذا زعم إنسان عربي لنفسه أنه يعد فيلسوفاً من الفلاسفة، فإن هذا يعد نوعاً من الادعاء

والغورو، وتعييرًا عن تضخم الأنماط. فلنرجع إلى فكر ابن رشد حتى نستطيع معرفة الداء، ونجد طريق العلاج والدواء. ولن نخسر شيئاً، بل سنجد - كما أقول - الخير كل الخير، الضياء كل الضياء.

وإذا كنا كعرب قد ظلمنا ابن رشد في حياته، بحيث كان جزاؤه كجزاء سنمار، وقام أكثرنا - حتى الآن - بإعلان الحرب على فكره من منطلق الأصولية تارة، وتعييرًا عن البتروفكر والرجعية تارة أخرى. إنه قد آن الأوان لأن نرجع إلى عمود الفلسفة، نرجع إلى ابن رشد، وبحيث نجد عالماً يخلو من الخرافات والأساطير، عالماً يمثل التقدم وليس التخلف، عالماً نجد فيه مكانًا فكريًا لأنفسنا. إنها دعوة نقول بها بعد أن كتبنا آلاف الصفحات عن نزعته العقلية ومنهجه النقدي وطريقه العلمي. دعوة نرجو أن تجد صداقها بحيث تكون في وادٍ ذي روع، وإلا ستلحقنا لعنة الفكر وأهله، لعنة الفلسفة والفلسفه.



(Γ)

---

آخر فلاسفة العرب (ابن رشد)  
وفيلم سينمائي عنه!!!

---



ابن رشد فيلسوف عربي، يقف على قمة عصر الفلسفة العربية وانتهى بوفاته وجود الفلسفة العرب، إذ إن وجود الفلسفة إذا كان قد بدأ بالشرق العربي، فإن الفلسفة قد انتهى وجودهم بعد وفاة آخر فلاسفة المغرب العربي ابن رشد، في اليوم العاشر من شهر ديسمبر عام ١١٩٨ م ولا نجد فيلسوفاً عربياً منذ ثمانية قرون، لأننا أصحاب توكيلات فكرية، ومن يزعم لنفسه أنه يعد فيلسوفاً بعد وفاة ابن رشد فإنه يعد داخلاً في إطار التخلف العقلي وتضيّع الأنا.

ظلّم ابن رشد حياً، لقد ثُمِّتْ محاكمته ونفيه فترة من الزمان وتم إحرار بعض كتبه ومنها كتب شرح فيها فلسفة أرسطو وتعد أهم كتبه إذ إن مؤلفاته تأتي في الدرجة الثانية من الأهمية بعد كتبه الشارحة، وإن كان أكثرهم لا يعلمون.

ابن رشد يعد رمزاً لفلسفة النور والتنوير، لم يدافع عن فكرة ظلامية إرهابية، ومن هنا تأتي أهميته في عصرنا الحالي، بحيث إننا إذا أردنا إيجاد صلة بين الماضي والحاضر، في مجال التنوير، فإنه يمكن إيجاد علاقة بين ابن رشد قدّماً، ورفاعة الطهطاوى في العصر الحديث. نقول هذا ونؤكّد على القول به، ما دمنا نجد في أرض الفلسفة بمصر وعالمنا العربي، من يفسد فيها، ويقوم بتزوير آراء ابن رشد.

وإذا كنت من جانبي قد كتبت آلاف الصفحات عن ابن رشد الشامخ العملاق فقد سعدت سعادة بالغة حين علمت بالتفكير في إخراج فيلم سينمائى عنه وقلت لنفسي: لقد آن الأوان لكي نبدأ البداية الصحيحة السليمة، بحيث لا تكون كالقطة التي تأكل أولادها، لا تكون كمن يرددون القول بأننا جيل بلا أساتذة.

وقبل أن يعرض الفيلم على الجمهور، كنت من منطلق حرصي على الفيلسوف العملاق «ابن رشد»، أتصح بضرورة الالتزام بالحقائق التاريخية

والحقائق الفلسفية. هذا واجب علينا في الأفلام التاريخية، حتى لا يظهر المفكر وكأنه من أهل اللهو والطرب. وشاهدوا ما شتم من أفلام تاريخية في أوربا - فيلم «غاندي» على سبيل المثال - وستجدون أنه من الضروري الاحتفاظ للتاريخ بهيبيته وجلاله، وليس من العسير إخراج فيلم تاريخي يلتزم على الأقل بالأسس الكبرى وال العامة. فابن رشد ملوك للعرب جمِيعاً، بل إن الأوروبيين قد عرفوه عن طريق أفكاره حين انتقلت أفكاره إلى أوربا، بحيث يكون من الصحيح القول بأن أوربا قد تقدمت لأنها اختارت النموذج «ابن رشد». أما نحن العرب، فقد أصابنا التأثر والرجوع إلى الوراء لأن النموذج بالنسبة لنا كان الغزالي، العدو اللدود للفلسفة والتألُّف.

لم تكن حياة ابن رشد الشخصية هي الشغل الشاعل، إذ إنه فيلسوف ويهمه بالدرجة الأولى حياة الفكر والتألُّف. صحيح أنه - للأسف الشديد - قد جأ إلى الزواج والإنجاب، وكان واجباً عليه الحرص على حياة العزوجية حتى يتفرغ تماماً للفكر والإبداع، ولكن هذه أمور قد لا تتعلق تعلقاً رئيسياً بما يريد المشاهد لابن رشد وفكرة. توجد جوانب رئيسية من بينها تفاصيل محاكمته، ونفيه خارج قربة، وما حدث له بعد عودته من المنفى، والنشر الذي صدر بعد محاكمته والذي يكشف لنا عن السبب الحقيقي لنكبه - أي: نفيه - والنشر موجود في كتابي «تجدد في المذاهب الفلسفية» لمن يريد أن يطلع عليه، والأفكار الرئيسية للنشر موجودة في سائر كتبى الخاصة بابن رشد، ومن بينها: «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد»، و«المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد»، و«ثورة العقل في الفلسفة العربية».. فهل وضع فيلم «المصير» هذه الأمور في اعتباره؟.. أرجو ذلك، وإن كنت قد علمت من خلال ما كتب عن الفيلم، أنه لم يضع هذه الجوانب الرئيسية في اعتباره وتقديره.

بل إن الحريق الذى تم إعداده بناء على أمر الخليفة، لم يكن المقصود منه، كتب ابن رشد وحده، بل كتب المنطق والفلسفة والتنجيم، سواء كانت لابن رشد أو غيره من المفكرين وال فلاسفة.

غير مُجدٍ في ملئي واعتقادي: الضرب بالحقائق التاريخية عرض الخائط، فال تاريخ هو ذاكرتنا، ومن يهمل تاريخه فلا ماضى له ولا مستقبل.

أقول إنه من الصواب تماماً أن نسعى إلى عمل العديد من الأفلام السينمائية عن ابن رشد آخر فلا سفة العرب ولكن بشرط الالتزام بالحقائق التاريخية ابتداءً من الأماكن التي يجب أن يتم فيها التصوير. فابن رشد عربيٌّ عاش في المغرب (الأندلس) ولم يكن من أبناء المشرق العربي (تم التصوير في مصر وسوريا ولبنان !!!). وابن رشد خالدٌ لحسه النقديٌّ وحقيقة فكره التنويريٌّ، ولم يكن خلوده آتياً من حياته الشخصية كرب عائلة. إنه لم يكن من عامة الناس، بل كان فيلسوفاً بالدرجة الأولى، ويعد عميداً للفلسفة العقلية في بلداننا العربية من مشرقها إلى مغربها. هذا هو ابن رشد الحقيقي من خلال ما كتب عنه قديماً، ومن خلال ما كتبت عنه في مؤلفاتي منذ ما يقرب من نصف قرن من الزمان. فهل سنجد الحقيقة من خلال الفيلم المتظر، أم سنجد شخصاً آخر غير ابن رشد !!.





(۱۰)

ابن رشيد وحوار حول فيلم «المصير» !!!



## **طالب بالالتزام بالحقائق التاريخية أستاذ للفلسفة العربية يهاجم يوسف شاهين وفيلم «المصير»**

**القاهرة - القدس العربي:**

فتح د. عاطف العراقي أستاذ الفلسفة العربية بجامعة القاهرة، النار على فيلم «المصير» للمخرج يوسف شاهين، مؤكداً أن هذا الفيلم لا يعبر عن الفيلسوف العربي الإسلامي ابن رشد، الذي يحتفل العالم بمرور ثمانية قرون على وفاته في شهر كانون الأول (ديسمبر) عام 1998 م. وأشار إلى ضرورة أن يعلن المخرج يوسف شاهين أن فيلمه «المصير» ليس عن ابن رشد، بل هو عن أحد الفقهاء الذين تخيلهم يوسف شاهين في ذهنه الخاص، من خلال رؤيته، ولم ينكر د. العراقي أن الفيلم من الناحية السينمائية جميل وباهر، لكن عدد الأخطاء التي رصدها، وهي أخطاء - في الأصل - تاريخية، تؤكد صحة وجهة نظر د. العراقي نفسه التي أعلنتها عقب معرفته بتصوير شاهين لفيلم عن ابن رشد، والتي أوضح فيها د. العراقي بعض التحفظات مثل اختيار الفنان محمود مرسي بدلاً من نور الشريف للقيام بدور ابن رشد، لمقدرة محمود مرسي - من وجهة نظر العراقي - في تجسيد الدور أمام المشاهد العربي، وضرورة العودة إليه - د. العراقي - أثناء كتابة السيناريو، كي يسجل الحقائق التاريخية التي يجب أن يتبعها يوسف شاهين، حتى يأتي فيلمه مصدراً لهذه الحقائق التاريخية، ما دام يصنع فيلماً عن ابن رشد، فلابد أن يلتزم بالحقائق التي سجلها التاريخ عن هذا الفيلسوف.

وأكد د. العراقي أنه لا يعرف طريق القاضي، حتى لا يفهم الناس أنه يعرقل

حرية التعبير، ويقف ضد التنوير والعقلانية، كما أشيع عنه في فترة سابقة، عندما أراد التنبيه على التمسك بالحقيقة التاريخية، فهاج عليه البعض، ووضعوه في خانة الظلاميين وأنه ضد الفيلم، خاصة أنه سبق له الوقوف أمام محكمة جنایات المنصورة منذ ثلاثة أعوام، عندما حاول بعض المحامين الزج به في قضايا تتصل بدفاعه عن ابن رشد، وهو الموقف الذي يراه د. العراقي محسوباً على خانة التنويريين، من خلال جهده العلمي والفكري المتواصل طوال أكثر من أربعين عاماً، محققاً وشارحاً لفكرة ابن رشد وأفكار العقلانيين في التراث العربي الإسلامي.

وطالب د. العراقي التليفزيون المصري بضرورة الإعداد من الآن لمسلسل تليفزيوني، يتكون على الأقل من ثلاثين حلقة، عن ابن رشد، كى يغسل التليفزيون عار الفيلم، الذى حاول يوسف شاهين أن يلصقه بابن رشد.

وأعلن عن استعداده للعمل كمراجعة تاريخي مجاناً لإنجاز هذه الحلقات بالشكل الأكمل، الذى يحرص فيه على إثبات الحقائق التاريخية التى سخر منها فيلم المصير. وعدد د. عاطف العراقي أكثر من أربعين خطأ تاريخياً، وقع فيها يوسف شاهين فى فيلم «المصير»، تبدأ منذ المشاهد الأولى للفيلم، إذ جاء بالحوار أن الخليفة المنصور حريص على الاهتمام بكتب الفلسفة، بينما الثابت تاريخياً أن الخليفة المهم بجمع كتب الفلسفة وقراءتها هو الخليفة أبو يعقوب والد الخليفة (أبى يوسف، المسماى بالمنصور)، أما الخليفة المنصور فهو الذى حدث فى عهده نكبة ابن رشد. وهذا خطأ تاريخي، وإلا كيف نبرر أن نكبة ابن رشد لم تحدث فى عهد الأب، ولكن حدثت فى عهد ابن، نظراً للخلاف الفكري الذى كان قائماً بين الأب والابن، وكان على الفيلم أن يوضح هذه القضية حتى لا يظلم تاريخ الأندلس.

أيضاً لم تظهر في الفيلم البيئة الفكرية لابن رشد بالصورة اللائقة، إذ لم تكن نكبة الفلسفة في كل عهود الخلفاء في الأندلس، لكن شهدت الفلسفة في بعض

الفترات ازدهاراً، وشهدت فترات أخرى هجوماً عنيقاً على ثلاثة علوم أساسية هي: المنطق والفلسفة والتنجيم.

أيضاً أشار الخليفة المنصور في حديثه بالفيلم إلى السخرية من ابن رشد، لأنَّه كتب مؤلفه «تهافت التهافت» وهاجم الغزالى، المعروف تاريخياً أنَّ كتاب «إحياء علوم الدين» للغزالى تم إحراقه بالمغرب العربى، كما كان الغزالى أيضاً مرفوضاً في بعض الفترات بالأندلس والمغرب العربى.

أما المهللة التاريخية فهي تركيز الفيلم على مجموعة الغجر وكيف أنَّهم قاموا بحماية ابن رشد وكتبه، وربما جأ المخرج إلى هذه الحيلة من خياله، بعيداً عن الحقائق التاريخية جرياً وراء مطالب شباك التذاكر.

أما لغة الحوار في الفيلم والتى اعتمدت العامية المصرية، فهي في نظر د. العراقي واحدة من أكبر درجات السقوط والسطحية التي وقع فيها الفيلم، إذ كيف يعقل أن يتحدث الفيلسوف ابن رشد بهذه العامية المسطحة، وباللألفاظ سوقية لا تقال إلا في الحوارى، وكان الأفضل أن يأتي الحوار بالفصحي المبسطة، خاصة أنَّ الشخصية الرئيسية فيه هي فيلسوف وفقيه وقاضى القضاة، وأنَّ الفيلم يشاهده العرب - كما هو مفترض - فلا بد أن يأتي حواره بالفصحي المشتركة بين العرب.

أيضاً لم يثبت في كتب التاريخ أن أحداً من الطامعين في منصب قاضى القضاة قام بتقديم شكوى ضد ابن رشد، وهو ما نصح به الخليفة المنصور في الفيلم الشيخ رياض لتقديم هذه الشكوى ضد ابن رشد. أيضاً يظهر الفيلم ابن رشد كرجل عادى، يأكل الطعام طوال الوقت ويمشى في الأسواق، أكثر من القراءة والكتابة، ولم يوضح لنا الفيلم كيف يفكر ابن رشد، ولا متى، ولا أين؟ في حين جاء الفيلسوف في الفيلم مهتماً بالكعك الذي تصنعه زوجته. والثابت تاريخياً أنَّ لابن رشد أبناء كثيرين ولم تكن له ابنة واحدة فقط كما جاء في الفيلم، كما ذكر ابن رشد نفسه أنه بعد عودته من المنفى، قال: أعظم ما طرأ علىَّ بعد النكبة، أنني حاولت أن أدخل أنا وأبني عبد الله مسجداً للصلوة، فثار

علينا بعض سفلة العامة وأخرجونا منه. ولم يتحدث الفيلم عن حياة ابن رشد في المنفى الذي قضى فيه أكثر من عام، في بلدة قرية من قرطبة تسمى بلدة «أليسانة»، وأهمية ظهور هذه البلدة في الفيلم يرجع إلى أن أكثر أهلها كانوا من اليهود، وهناك من المستشرقين من ذهب إلى القول بيهودية أصل ابن رشد، وهو ما سبق أن قمت بمناقشته في العديد من كتبى<sup>(١)</sup>، لكنه على المستوى الدرامي كان يمثل عاملًا مهمًا في إلقاء الضوء على الصراع العربي - الإسرائيلي من وجهة نظر معاصرة، عبر أحداث الفيلم. كما أنه لم يثبت تاريخيًّا أن ابن رشد قام بحرق كتاب من كتبه، كما لم يثبت أنه في حياة ابن رشد تم نقل كتبه إلى أوروبا. وابن رشد يعد طيبًا وكتب آلاف الصفحات في الطب، لكن الفيلم لم يظهره إلا في دور المعالج للخليفة أو لأحد الأفراد، كما أنه كان فقيهًا، ترك آلاف الصفحات في الفقه، وهو ما عالجه الفيلم بسطحية، وكان المفروض أن يقيم الفيلم العلاقة الجدلية بين أدوار الطبيب والفقير والمعلم والفيلسوف التي تجمعت في شخص ابن رشد.

أيضًا لا نجد تفصيلات حول نكبة ابن رشد، وقت معاجلتها بطريقة سطحية، وكان ابن رشد في الفيلم أثناء حريق كتبه، في موكب وقد تجمع حوله الناس لتحيته والسلام عليه، في حين أن الثابت تاريخيًّا أن الخليفة استدعاه إلى بلاط الحكم، وقت محاكمته أمام جمع من العلماء، ثم الحكم بطرده ونفيه إلى بلدة «أليسانة» وبعد ذلك صدر منشور الخليفة الذي كتبه عبد الله بن عياش، والذي تضمن حملة عنيفة على كتب المنطق والفلسفة، وأقيمت لهذا الغرض محرقة كبيرة، لإحراق أي كتاب يتم العثور عليه في هذين المجالين، لأى مؤلف وليس لابن رشد وحده.

ولم يثبت تاريخيًّا تهريب نسخة من كتب ابن رشد إلى مصر بمعرفة ابن الخليفة المنصور كما جاء في الفيلم، وبعض كتب ابن رشد لا توجد أصولها إلا في ترجماتها العبرية وليس في النص العربي، وقت ترجمة بعض كتب ابن رشد بعد

---

(١) راجع - على سبيل المثال - كتابنا: «تمهيد في المذاهب الفلسفية والكلامية» - دار المعارف - القاهرة.

أن انتقلت إلى أوروبا، إذ لم يعرف الأوروبيون أرسطو في البداية إلا من خلال شروح ابن رشد عليها.

وتسائل د. عاطف العراقي كيف يتم عمل فيلم عن ابن رشد ولا يذكر فيه شيء عن وفاة هذا الفيلسوف، وهو حادث مليء بالعناصر الدرامية وانتقال جثمانه حتى دفن في قرطبة، لأن ابن رشد دفن أولاً في مراكش، في الجبانة الواقعة خارج باب تاغزوت، وبعد ثلاثة أشهر حُمل إلى قرطبة حيث دفن في روضة سلفه، بمقدمة ابن عباس، ويروى ابن عربي الصوفي أنه شاهد تحويل جثته - ابن رشد - على دابة لتنقل إلى قرطبة.

إن أكبر جنائية في الأفلام التاريخية، عندما يتم تصوير الفيلم بعيداً عن الواقع التاريخي، ودون الاستعانة بمتخصصين في تاريخ وفلسفة ابن رشد. وينصح العراقي يوسف شاهين بأن يعلن على الناس أن فيلمه يسمى «المصير» لكنه ليس عن ابن رشد، وإنما س تكون كالقطة التي تأكل أبناءها.

أما السؤال عن حرية الفنان في تناول الأحداث التاريخية، فيؤكد العراقي أن الفنان يمتلك دائماً رؤيته الفنية، ولا حكر على أحد في حرية الفنية لكن أمام الحقائق التاريخية لابد من الالتزام بها ك إطار عام وإنما الفرق بين الفيلم التاريخي وغير التاريخي، ولو قدر أن يعيش بينما الآن أحد أحفاد ابن رشد، لما تردد في إعلان براءة جده من هذا الفيلم وسارع بمقاضاة يوسف شاهين.

ويؤكد د. العراقي أنه يتلزم في كل هذا بالحقيقة العلمية ولا يهتم بأى شيء آخر حتى لو هاجمني كل محبي يوسف شاهين، فما أسهل أن أكتب قصيدة مدح في الفيلم، وأنا مختلف معه تماماً، ويكتفى أن الفيلم - على مدى ساعتين - لم يذكر - من قريب أو من بعيد - أي ذكر لابن طفيل، الذي قدم ابن رشد للخليفة، وهو الذي شجع ابن رشد على شرح كتابات أرسطو، وضمه إلى المجلس العلمي للخليفة.





## الملحق الثاني عشر

\* يتضمن هذا الملحق مقالة موجزة تتضمن دعوة للاحتفال بابن رشد وفلسفته. وكان كاتب هذه السطور قد درج منذ سنوات بعيدة، على التنبية إلى ضرورة الاحتفال بفكرة ابن رشد في جميع المحافل الثقافية والأكاديمية والإعلامية. وقد اخترنا هذه المقالة من بين عشرات المقالات التي سبق نشرها داخل مصر وخارجها طوال ما يقرب من أربعين عاماً من الزمان.

\* كما يتضمن هذا الملحق ردًا موجزًا لتصحيح بعض الأخطاء التي وردت في مقالة لأحد الباحثين، عن فلسفة ابن رشد. وقد نشرت المقالة، ونشر الرد أو التصحيح بجريدة «الأهرام» التي تصدر بالقاهرة.



(١)

---

هل ستعتقل مصر بالغليسوف ابن رشد؟

---



من الأمور التي يؤسف لها أنتا في مصر وفي الوقت الذي نجد فيه أكثر دول العالم شرقاً وغرباً، تحفل بذكرى مرور ثمانية قرون على وفاة عميد الفلسفة العقلية في عالمنا العربي من مشرقه إلى مغربه، ابن رشد، لم تستعد لإقامة مجموعة من المؤتمرات والندوات التي تليق بفكر الفيلسوف الذي توفى في العاشر من ديسمبر عام ١١٩٨م. لقد كان من المتظر، ومصر هي رائدة العربية، رفع الظلم عن هذا المفكر الشامخ والذي نحن الآن في أمس الحاجة لدراسة أفكاره، وما أعظمها وما أروعها وحتى لا تكون كالقطة التي تأكل أولادها.

لقد ظلم ابن رشد في حياته، قتلت محاكمة ظالمة من جانب أناس بلغوا درجة كبيرة من التخلف العقلى والعياذ بالله، وتم نفيه وإحراق الكثير من كتبه. وما أجرنا في مصر العزيزة وعن طريق المؤسسات الثقافية والإعلامية وما أكثرها في مصر، أن نقوم برفع الظلم عنه عن طريق دراسة أفكاره وإنشاء كرسى للدراسات الرشدية في كل جامعاتنا، وتحقيق كل كتبه ونشر القيم العليا التي دعاها إليها وأن نجد العديد من البرامج الإذاعية والتليفزيونية تخصص عدة ساعات في اليوم العاشر من الشهر القادم للحديث عن جوانب عظمة ابن رشد وكيف يمكن الاستفادة من أفكاره في حياتنا المعاصرة نحن أبناء مصر والعروبة. هل نجد فرنسيّاً يجهل قدر فولتير؟ وهل نجد المجلزيّاً لا يعرف شكسبير أعظم شعراء العالم؟ كلاً ثم كلاً. أما في مصر فمن النادر أن نجد من يعرف حقيقة فكر ابن رشد.

لقد كان ابن رشد فقيهاً على درجة كبيرة من التنوير. كان طيباً وعالماً. كان فيلسوفاً وقف على قمة عصر الفلسفة العربية. ويوم وفاته انقطع وجود الفلسفة في عالمنا العربي. ويعيني أننا إذا أردنا السعى إلى التنوير، إلى التقدم الخلاق،

فيجب وصل ما انقطع، يجب أن نبدأ بابن رشد ثم نواصل سعينا لدراسة أفكار هؤلاء الذين آمنوا بربهم وأمنوا بوطنهم من أمثال رفاعة الطهطاوى وطه حسين وعباس العقاد وأحمد لطفى السيد والأب جورج قنواتى، وتوفيق الحكيم. أما أن نجعل طلابنا في الجامعات يعيشون فكريًا في ظل المذكرات الجامعية السوداء، وأن نجعل مواطنينا يجدون كل يوم الكتب التي تنشر الظلام، فإن هذا يعد الكارثة بعينها.

وإذا كان من حقنا أن نفخر بأن بلداننا العربية قد أخرجت ابن رشد، إلا أنه من الواجب علينا نشر أفكاره ودراسة آرائه وغرس اتجاهه العقلى النقدى التنبيرى.

لقد دعا ابن رشد إلى الانفتاح على كل الثقافات، يونانية وعربية. ونحن الآن في أمس الحاجة إلى التمسك بدعوته بعد أن وجدنا انتشاراً للفكر الأصولى الذى يدعونا إلى الهجوم على الحضارة الأوروبية، ويزعم التعارض بين التقدم العلمي والأخلاق، ويردد المقوله الفاسدة، مقوله الغزو الثقافى، بحيث يردد أفكار بعض دول البترول، أى: ينطلق مما نسميه البتروفكـر.

كان ابن رشد رائداً من رواد الفكر النقدي، وأيضاً نحن الآن في أمس الحاجة إليه. لقد نقد أكثر الآراء والاتجاهات التى شاعت قبله. نقد الصوفية وحديثهم عن الخرافات. هاجم الأشاعرة الذين تدخل أفكارهم فى دائرة اللامعقول. نقد الغزالى أكبر عدو للفلسفة والتفلسف... إلى آخر الآراء التى قام ابن رشد بالكشف عن أساسها الضعيفة وال fasde، وإن كان أكثرهم لا يعلمون. فلو كنا قد وضعنا فى اعتبارنا ما قاله ابن رشد منذ ثمانية قرون، لكان الحال غير الحال. إننا نجد الآن انتشاراً للفكر الخرافى وتأييداً لكل كتاب من كتب التراث، رغم أننا لمجد فى كتب التراث كمّا هائلًا من الخرافات التى تفوق عدد سكان الدول العربية من المحيط إلى الخليج. فهل استمعنا إلى درس ابن رشد فى هذا المجال؟!!

لقد دعا ابن رشد إلى التمسك بطريق العقل والمعقول، إن العقل هو الطريق الذهبي، الطريق الذى على أساسه نفتح النوافذ ونجدد الهواء. ومن يرتضى

لنفسه طريق اللامعقول فإنه سيكون محبوساً بين جدران أربعة، حيث الركود والاختناق والموت.

لقد التزم ابن رشد بهذا الطريق، طريق العقل الذي يعد أعظم الأشياء قسمة بين البشر، في دراسته لنظرية المعرفة والبحث في الوجود، والبحث في الإلهيات، وأيضاً في نقه لأراء الفلاسفة الذين سبقوه من أمثال الفارابي وابن سينا، بالإضافة إلى أهل الظاهر الذين يحاربون القياس الشرعي والتأويل العقلي. قيم خالدة دعاها إليها ابن رشد، وكان بإمكانه الدعوة إلى مزيد من القيم والأفكار الخالدة البناءة. ولكن يبدو أن زواجه قد وقف حائلاً بيته وبين القول بالمزيد من الأفكار والقيم الخالدة. فلم يدرك ابن رشد التعارض التام بين الإبداع والزواج. ولكن ابن رشد استطاع أن يعواض ذلك بالمزيد من الجهد والدراسة بحيث لم ينقطع عن القراءة والكتابة إلا يوم وفاة أبيه وليلة زواجه.

وابن رشد الذي ترك لنا مئات الصفحات في المجالات العلمية من طب وطبيعتيات وفلك، كانت عقليته عقلية علمية. إن هذا درس نتعلمـه في حياتنا الآن من ابن رشد، ومعنى به الصلة بين الجوانب العلمية والجوانب العقلية والاتجاهات النقدية. لقد مزج في اقتدار بين هذه الجوانب حتى إننا لا نتردد في القول بأننا إذا أهملنا الدروس الرشدية، فإننا كعرب معاصرـين سنخسر الكثير. إن هذا الاتجاه الرشدي يعد كالبواصـلة التي تحدد لنا الاتجاه، وما أعظمـه من اتجاه. إنه اتجاه دعاـنا إليه الفيلسوف ابن رشد في ثقة ويقـين وشـموخ.

إنـى لا أترـدد في التـأكـيد على ما أقولـ به الـيـوم بعدـ أن عـشتـ معـ أفـكارـ ابن رـشدـ أكثرـ من أربعـينـ عامـاً، وكتـبتـ عنهـ آلـافـ الصـفحـاتـ. نـعـمـ إـنـهـ الفـيلـسوفـ الـذـيـ يـجـبـ أنـ نـتـفـسـ أـفـكارـهـ، وـماـ أـعـظمـهـ.

لا نـرـيدـ الـيـومـ ظـلـمـاـ لـابـنـ رـشدـ، كـالـظـلـمـ الـذـيـ وجـدـنـاهـ فـيـ الـماـضـيـ. إـنـ ابنـ رـشدـ لمـ يـكـتبـ ماـ كـتـبـهـ إـلاـ لـكـىـ نـدـرـسـ أـفـكارـهـ وـنـقـومـ بـتـحـلـيـلـهـاـ، وـبـعـدـ ذـلـكـ مـنـ حـقـنـاـ أـنـ نـتـفـقـ مـعـهـ أـوـ نـخـتـلـفـ. وـيـقـيـنـيـ أـنـ الـاتـفـاقـ مـعـ مـنـ دـعـاـ إـلـىـ تـقـدـيسـ الـعـقـلـ وـاعـتـبارـهـ

الحجّة والدليل سيكون أكثر بكثير من الاختلاف معه. أما أن نحارب هذا الفيلسوف دون أن ندرس أفكاره وذلك على النحو الذي نجده حالياً عند أشباه الأساتذة الذين انتشروا في جامعاتنا وحياتنا الثقافية، فإنه يعد ظلماً، وأئمّاً ظلماً. لقد زوروا أفكاره وحاولوا النظر إليه من خلال منظور تقليدي، منظور أصولي إرهابي، بل طالبوا بحرق كتبه لأنّه من أهل التنوير.

نعم نجد العديد من الدروس الخالدة من خلال قراءة فكر ابن رشد. لقد ميز بين مجال الدين ومجال الفلسفة. وهذا التمييز بين المجالين يفيدنا اليوم فائدة غير حدود. إنه يؤدي إلى القول بأن فلسفتنا عربية وليس فلسفه إسلامية. لقد شاع مصطلح الفلسفة الإسلامية لأسباب تاريخية ومنذ أيام الشيخ مصطفى عبد الرزاق، ولكن الصحيح هو أن نطلق عليها «فلسفة عربية».

تعلمنا من ابن رشد عدم اللجوء إلى تكفير أيّ إنسان. لقد كان فيلسوفاً ولم يكن من أعون الإرهاب. ابتعد تماماً عن الطريق الخطابي الإنساني ورفع البرهان فوق كل مراتب التصديق. إنه يقول:

«أعني بالحكمة النظر في الأشياء بحسب ما تقتضيه طبيعة البرهان».

فلنحتفل في مصر بابن رشد. وصور الاحتفال لا حصر لها. ونحن في انتظار اليوم العاشر من ديسمبر القادم حتى نرى هل ستحتفل مصر كلها بهذا الفيلسوف أم أن ذكراه ستوضع في زوايا الإهمال والنسيان. نعم يجب أن نحتفل بذكراه حتى لا تلحق بنا لعنة الفلاسفة، وحيث تحلق روح فيلسوفنا في السماء وهي سعيدة حين تعلم أن المهتمين بأمور الثقافة يدركون ما للناس على الناس من فضائل وخدمات.



(Γ)

---

تحقيق على مقالة

«النكري المثوية الثامنة لوفاة ابن رشد» (\*)

(تصحيح أخطاء)

---

(\*) نشرت بجريدة الأهرام - القاهرة.



اطلعت على مقالة السفير محمد عبد الوهيس محمد عن الذكرى المئوية الثامنة لوفاة آخر فلاسفة العرب ابن رشد والمنشورة بجريدة الأهرام في ١٧ نوفمبر. ومع ترحبي بالكتابة عن ابن رشد أعظم فلاسفة العرب، إلا أنني أجد واجباً على نحو قراء جريدة الأهرام وكما هم بفلسفة ابن رشد منذ أكثر من أربعين عاماً، التنبيه إلى بعض الجوانب التي نجدها في مقالة الأستاذ السفير، ومن بينها ما يلى:

- ١ - تذكر المقالة أن ابن رشد ولد في العاشر من ديسمبر، وال الصحيح أنه توفي في هذا التاريخ. فالتاريخ المذكور في المقالة هو تاريخ الوفاة وليس تاريخ المولد. وهذا التاريخ الميلادي يقابله التاسع من صفر عام ٥٩٥هـ.
- ٢ - لم يكن قيام ابن رشد بشرح كتب أرسطو، بتكليف من الخليفة مباشرة، بل الصحيح هو أن ابن طفيل الفيلسوف المعاصر له في بلاد الأندلس، قابل ابن رشد، وقال له: إن الخليفة يشكو من قلق، أى: صعوبة كتب أرسطو، ويطلب مني أن تُشرح له، ولكنني مشغول الآن بما هو أهم، وأرجو أن تقوم أنت بهذا العمل، فالطلب - طلب الشرح - لم يكن من الخليفة لابن رشد مباشرة. هذه معلومة تاريخية مهمة، إذ إن ابن طفيل كان على صلة وثيقة بالخليفة.
- ٣ - سبب نكبة ابن رشد، أى: نفيه إلى بلدة أليسانة فترة من الزمان، لم يكن راجعاً بالضرورة إلى أسباب سياسية، بل لا بد أن نضع في اعتبارنا كراهية المنطق والفلسفة في فترات عديدة داخل بلاد الأندلس. إن السبب الحقيقي لنكبة ابن رشد يرجع إلى اشتغاله بالفلسفة والمنطق أساساً: والدليل القوى على ذلك، أن الخليفة الذي حدثت في عهده نكبة ابن رشد، حين أمر بحرق كتب الفلسفة وبعض العلوم، لم يوضع في النار كتب ابن رشد فقط، بل الكتب الفلسفية التي

تم العثور عليها سواء لابن رشد أو غيره. والمنشور الذي صدر بخصوص نكبة ابن رشد، يحمل كراهية للعلوم الفلسفية والمنطقية بوجه عام.

٤ - لم يقل ابن رشد في أي كتاب من كتبه بأن العالم مخلوق، أي: مُحدَث. والصحيح هو قول ابن رشد بقدم العالم. والدليل على ذلك ليس أقواله فقط، بل هجومه على الغزالى الذى قال بحدث العالم - أي: القول بخلق العالم من العدم. ويمكن الرجوع ليس إلى شروح ابن رشد على أرسطو فحسب، بل إلى كتاب «تهافت التهافت» لابن رشد، الذى رد فيه على كتاب «تهافت الفلاسفة» للغزالى.

إننىأشكر السفير الأستاذ محمد عبد الوهيس على اهتمامه بابن رشد الفيلسوف الذى ظلم حيًا وظلّم ميتاً، ولكن من الواجب علىـــ كما قلتــ التنبية إلى هذه النقاط الجوهرية وحتى لا نصدر أحکاماً قد تعوزها الدقة على ابن رشد وفلسفه ابن رشد. إن هذا التصحيح أجده مسألة ضرورية وجوهرية.



## الملاحق الثالث عشر

### كتابات نقديّة عن بعض دراساتي لفلسفة ابن رشد

ويتضمن هذا الملحق:

- (١) دراسة الأستاذ الناقد فاروق عبد القادر.
- (٢) دراسة الدكتور سالم يفوت (المغرب).
- (٣) دراسة الأستاذ غالب هلسا لكتاب «النزعه العقلية في فلسفة ابن رشد».
- (٤) دراسة الدكتور إبراهيم ياسين.
- (٥) دراسة الدكتورة زينب عفيفي شاكر.
- (٦) صفحات من كتاب «مؤلفات ابن رشد» للأب الدكتور جورج قنواتي. وكانت قد شاركت أستاذى الأب قنواتي فى تنظيم المادة العلمية لهذا الكتاب المهم، وقد تفضل سيادته بالإشارة والحديث عن كتابى «النزعه العقلية في فلسفة ابن رشد».
- (٧) تصدير الدكتور أحمد فؤاد الأهوانى لكتاب «النزعه العقلية في فلسفة ابن رشد».
- (٨) جزء من دراسة للدكتور عبد الرزاق قسوم (الجزائر) عن دراساتي الرشيدية.
- (٩) دراسة الدكتور عصمت نصار لكتاباتى في الفلسفة الرشيدية.
- (١٠) جزء من دراسة الباحثة الألمانية أنكا فون كوجوجن لكتبي في مجال الفلسفة الرشيدية.
- (١١) خطابات بخصوص رد الاعتبار للفيلسوف ابن رشد.



(١)

---

**فاروق عبد القادر: ابن رشّت معاصرنا (\*)**

---

\_\_\_\_\_  
(\*) دراسة نشرت في مجلة «التفكير المعاصر» - مايو ١٩٧٩ م.



يبدأ الدكتور العراقي بحثه بتأكيد أن المكانة التي يحظى بها ابن رشد في تاريخ الفكر الفلسفى الإسلامى والعالمى إنما ترجع إلى بروز الحسّ النبديّ عنده من جهة، ومواكبة فلسفته للعقل من جهة أخرى . . حتى إن فلسفته تعدّ تعبيراً عن ثورة العقل وانتصاره، ولهذا نقول عنه إنه فيلسوف العقل في الإسلام، بالإضافة إلى قيامه بالكثير من الشروح على مؤلفات أرسطو واتخاذه مواقف خاصة به أثناء قيامه بتلك الشروح .

ولا يعني هذا أن الحسّ النبديّ أو المنهج النبديّ الذي سار فيه ابن رشد يعد شيئاً غير الجانب العقلاني عند هذا الفيلسوف، بل على العكس من ذلك تماماً، إذ سنرى أن منهج النقد في فلسفه هذا الفيلسوف كان قائماً على أساس تمسك ابن رشد بالعقل، وإعلاء كلمته فوق كل كلمة، بمعنى أن ابن رشد حين ينقد هذا الفيلسوف أو ذاك، أو ينقد اتجاهًا من الاتجاهات، فإنه يقيم نقاده على أساس تمسكه بالعقل، بحيث لا يرضى عنه بديلاً، إنه - كما سنرى - حين يبين أن ابن سينا قد أخطأ، فإنه ينقده لابتعاده عن المسار العقلى، وحين يبرز ضعف الطريق الصوفى، فإن ذلك يقوم على أساس اعتقاده بأن طريق العقل وطريق التصوف لا يمكن أن يلتقيا . .

ولا شك في أن ثمة عوامل قد ساعدت على إبراز هذا المنهج عند ابن رشد، منها - كما يشير الدكتور العراقي - اشتغاله بالقضاء والفقه، فهو في تناوله للقضايا الفقهية والفلسفية جمياً يلجأ إلى استخدام القياس والاجتهاد. هذا المنهج نفسه هو ما دعا ابن رشد إلى القول بوجوب تأويل الآيات دون الوقوف عند ظاهرها، ويقول: «إذا تقرر أن الشرع قد أوجب النظر بالعقل في الموجودات واعتبارها،

وكان الاعتبار ليس شيئاً أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه. وهذا هو القياس أو بالقياس، فواجب أن يجعل نظرنا في الموجودات بالقياس العقلى، وبين أن هذا النحو من النظر الذى دعا الشرع إليه وحث عليه هو أتم أنواع النظر بأنواع القياس وهو المسمى برهاناً...». ويؤكد فى عبارة قاطعة: «ونحن نقطع قطعاً أن كل ما أدى إليه البرهان وخالقه ظاهر الشرع، أن ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربى (وستحدد ما يعنيه بالتأويل العربى حالاً)، وهذه القضية لا يشك فيها مسلم ولا يرتاب بها مؤمن. وما أعظم ازدياد اليقين بها عند من زاول هذ المعنى وجربه، وقصد هذا القصد من الجمع بين العقول والمنقول. بل نقول إنه ما من منطوق به الشرع مخالف بظاهره لما أدى إليه البرهان...» هكذا.. إن بدأ البرهان (العقل) يصطدم بظاهر منطوق الشرع (نص الآية) فقد وجب التأويل. ويحدد ابن رشد فى «فصل المقال» ما يعنيه بالتأويل العربى: «معنى التأويل إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقة إلى الدلالة المجازية من غير أن يخل فى ذلك بمادة لسان العرب فى الترميز من تسمية الشيء بشبيهه أو لاحقه أو مقارنه أو غير ذلك من الأشياء التى عدلت فى تعريف أصناف الكلام المجازى...». ذلك هو الضابط الذى يصفه ابن رشد لصحة التأويل.

وفيما يتعلق بالصوفية فإن ابن رشد يأخذ عليهم أن طرقهم فى النظر ليست طرقاً نظرية، أى: مركبة من مقدمات تؤدى إلى نتائج، إذ إنهم يرون أن معرفة الله وغيره من الموجودات عبارة عن شيء يُلقي في النفس عند تحريدها من العوارض الشهوانية وإقبالها بالفكرة على المطلوب. إنهم يذهبون إلى أنهم يعرفون الله بالله. قيل لذى النون: بم عرفت الله تعالى؟ قال: بالله. قيل: فما بال العقل؟ قال: العقل عاجز، والعاجز لا يدل إلا على عاجز مثله، وهو لا يعرف الله إلا بالله.

ويرد ابن رشد فى وضوح وحسم: «إن هذه الطريقة - طريقة الصوفية - وإن

سَلَّمَنا بوجودها فإنها ليست عامةً للناس بما هم ناس. ولو كانت هذه الطريقة هي المقصودة بالناس ببطلت طريقة النظر، ولكن وجودها بالناس عبئاً، والقرآن كله إنما هو دعاء إلى النظر والاعتبار وتنبيه إلى طريق النظر. نعم لسنا ننكر أن تكون إماتة الشهوات شرطاً في صحة النظر، مثلما تكون الصحة شرطاً في ذلك، لأن إماتة الشهوات هي التي تفيد بذاتها، وإن كانت شرطاً فيها، كما أن الصحة شرط في التعليم، وإن كانت ليست مفيدة له. ومن هذه الجهة دعا الشرع إلى هذه الطريقة وحث عليها في جملتها حثاً، أعني: على العمل، لا أنها كافية بنفسها كما ظن القوم، بل إن كانت نافعة في النظر فعلى الوجه الذي قلنا، وهذا بِينْ عند من أنصف واعتبر الأمر بنفسه..».

ويعلق الدكتور العراقي على هذا النص بقوله: «وهكذا يكشف لنا ابن رشد في معرض نقده للطريق الصوفي كيف أن هذا الطريق يتنافي مع الطريق العقلاني، إذ إن الطريق الصوفي يعد طریقاً فردیاً ذاتیاً. ومن هنا لا يمكن إقامة البرهان على أي قول من أقوال الصوفية، نظراً لأنها لا تعدو كونها نزعات شخصية وجداًانية لا تستقيم مع قضایا العقل، إنهم - بمنتهجهم الذوقى هذا - يحطمون أسس المعرفة العقلية. إذ لابد من مبادئ معينة وأسس محددة للمعرفة. أما القول مع الصوفية بأن هذه المعرفة تحدث بطريقة لا يدرى العبد كيف حصلت له. فإن هذا يعد - فيما نرى من جانبنا - نوعاً من الإفلات الفكري. ولهذا يعد اتجاه الصوفية إنكاراً لمبادئ العقل والمنطق، إذ كيف تجمع بين الاتجاه الصوفي وبين الدعوة إلى النظر في الكون والتوصل إلى معرفة الخالق، وكيف يتتسنى لنا فهم مبادئ الغائية والسببية وقيامتها على مبادئ معقولة..».

وبعد أن يقف الدكتور العراقي بالتفصيل عند نقد ابن رشد لابن سينا في وجوه المختلفة يلخص لنا وجوه المنهج عند ابن رشد. يقول الدكتور العراقي: «فإذا أردنا في ختام دراستنا إبراز وبلورة الأسس التي يستند إليها المنهج النبدي والتي سبق أن أشرنا إليها، استطعنا القول بأن أبرز هذه الأسس تتمثل في: أساس أول: هو عدم الوقوف عند ظاهر الآيات القرآنية، بل القيام بتأويلها،

لأن ابن رشد يعلم تماماً أنه لن يكون بإمكانه الدعوة لفلسفة مفتوحة لا مغلقة، فلسفة يكون بإمكانها أن تستوعب تيارات عديدة تخضع للتيار العقلي، إلا إذا قام بهذا التأويل. وهذا قد ساعده على التوفيق بين الفلسفة والدين كما ساعده على نقد الحشوية الذين يقفون عند ظاهر الآيات ولا يسمحون بالقياس والتأويل.

أساس ثان: هو إبراز أخطاء الطريق الصوفي، إذ إن ابن رشد كان على وعيٍ تام بأن حكمة الصوفية تقابل وحكمة الفلسفة تقابل الأضداد، نظراً لأن التجربة الصوفية ليست راجعة إلى الحسٌ أو إلى العقل. ولعل هذا كان من الأسباب القوية التي دفعت ابن رشد إلى نقد فكر الغزالى الذى يعد مفكراً صوفياً. وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار أن الغزالى حينما أصبح صوفياً تحول إلى عدوٍ لدود للفلسفة وال فلاسفة.. كما دفعت ابن رشد أيضاً إلى نقد الطريق الصوفى في مجال الاستدلال على وجود الله تعالى.

أساس ثالث: هو الكشف عن أخطاء المتكلمين، وخاصة الأشاعرة، إذ إن المنهج النقدي الذي يقوم على العقل يختلف اختلافاً رئيسياً عن منهج المتكلمين الجدلـى، وهو المنهج الذي سارت عليه الفرق الكلامية، سواء كانت من المعتزلة أو الأشاعرة. صحيح أن المعتزلة قد ساندوا العقل. وصحيح أنهم أقرب إلى الفلاسفة، ولكنهم ليسوا بفلاسفة، كما أن منهجهم يعد قليلاً و قالباً منهجاً كلامياً. أما الأشاعرة فابن رشد يعد العدو اللدود لهم، ولا نجد فيلسوفنا ابن رشد. وذلك في التناقضات والأخطاء التي وقعوا فيها أكثر من فيلسوفنا ابن رشد. وذلك في مؤلفاته وشروحيه معـاً. وابتعد منهج ابن رشد ابتعداً تماماً عن المنهج الجدلـى الكلامي هو الذى أدى به إلى نقد آرائهم فى مشكلات عديدة كالخير والشر والقضاء والقدر وجود الله تعالى والسببية. كما أدى إلى نقد آراء ابن سينا فى الموضع الذى تأثر فيها ابن سينا بالعناصر الجدلـية والكلامية.

أساس رابع: شجده في منهج ابن رشد النقدي، هو تأثر فيلسوفنا بأرسطو تأثيراً كبيراً، إن هذا التأثر من جانبه بأرسطو قد أدى به إلى نقد ابن سينا حينما قال ابن سينا بآراء يتمثل فيها التيار الكلامي أكثر من التيار الأرسطي.

أساس خامس وأخير - يعد أهم الأسس وأشملها على وجه الإطلاق في منهج ابن رشد النقدي - وهو الأساس العقلي. إن هذا الأساس هو الذي أدى به إلى نقد كثير من آراء المفكرين الذين سبقوه. بل أدى به إلى نقد تيارات بأكملها كالتيار الصوفى والتيار الكلامى.

ولا شك أن ابن رشد رغم حسنه النقدي، كان واقعاً - إلى حد ما - تحت سيطرة الفلسفة الأرسطية، والدارس لأوجه نقاده لکثير من الآراء والتىارات يلاحظ - كما سبق أن ذكرنا - أنه يضع فى اعتباره الفلسفة الأرسطية التي يبدى إعجابه بها.





(Γ)

ابن رشيد و دراسوه المصريون

(عاطف العراقي نوينجا)

للدكتور سالم يفوت (\*)(دراسة منشورة).

- (ندوة تطور العلاقات المغربية - المصرية، الدورة الثالثة سلا ٦ -

- ٨ يوليو ١٩٩٢ م - التكامل الثقافي والفنى بين مصر والمغرب -

المملكة المغربية - جمعية أبي رقراق بتعاون مع وزارة الثقافة).

(\*) أستاذ بكلية الآداب - جامعة محمد الخامس - الرباط.



لن أتعرض هنا بالكلام لكل الذين أفردوا دراسات وأبحاثاً لابن رشد، في القطر المصري الشقيق، بل سأكتفى بنموذج واحد منهم، خصّص جُلَّ - إن لم نقل كلَّ - أبحاثه لفيلسوف مراكش وقرطبة ولبعض فلاسفة ومفكري المغرب والأندلس، كابن حزم وابن طفيل: إنه الأستاذ عاطف العراقي.

وتاتي أهمية تلك الابحاث من أن صاحبها يلور فيها - ومنذ وقت مبكر نسبياً - موقفاً من ابن رشد وفلسفته، سيتكرس فيما بعد، على يد باحثين وعلى رأسهم الأستاذ محمد عابد الجابري، رغم اختلاف المطلقات، بل وربما المقصود، وغياب كل تأثير وتأثر بين هذين الباحثين. فقد صدر كتاب «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد» سنة ١٩٦٨م، بينما عبر الأستاذ الجابري عن رأيه حول ابن رشد سنة ١٩٧٨م، في إطار ندوة ابن رشد التي انعقدت بكلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط.

وما تجدر بنا الإشارة إليه هنا هو أن النتائج التي توصل إليها الأستاذان العراقي والجابري واحدة، بل متماثلة، لكن الاختلاف فيما بينهما يكمن في أن هذا الأخير، وفي تناوله للمتن الرشدي، وظَّفَ طرقاً وأدوات ترس بها من خلال اهتمامه في وقت ما من الأوقات بالدراسات الإبستمولوجية، وهو ما تجلَّ في توظيفه لمفهوم آثار ما أثاره من زوبعة ونقاش، مما جعله لا يعود إليه في الكتابات التي أعقبت كتاب «نحن والتراث»، ألا وهو مفهوم القطعية.

أما الأول، فلئن لم يستخدم مثل هذا المفهوم، لكن ما أريد له كمفهوم أن يصبح عنه، ظل الهاجس الأساسي المحرك لتفكيره في جميع مؤلفاته.

ففي كتاب «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد» يبين أن مقصد هذه القول بأن

الصورة التي حاول تقديمها عن مذهب ابن رشد قد تعين المشتغلين بالفکر الفلسفى على دراسة الفلسفة العربية على أساس نظرية جديدة لا على أساس نظرية تقليدية وغير ناضجة، بل خاطئة<sup>(1)</sup>.

ومن مظاهر الصورة الجديدة التي يقدمها الأستاذ العراقي لابن رشد مهاجمة هذا الأخير للتتصوف بصفته سبيلاً لا عقلياً للمعرفة، «وتفرقته المشهورة بين الأقوال الخطابية، والجدلية، والبرهانية، وسعيه للوصول إلى البرهان الذي هو عنده أسمى صور اليقين. وقد لا أكون مبالغًا إذا ذهبت إلى القول بأن مفتاح فلسفة ابن رشد كلها إنما يتمثل في هذه التفرقة الجوهيرية، وأنه بدون فهم المغزى الذي يكمن وراء هذه التفرقة فإننا لن نستطيع فهم ودراسة ابن رشد كما ينبغي أن يفهم ويدرس، بل نقع في أخطاء لا حصر لها تؤدي بنا إلى وضع ابن رشد في قوله تقليدية جامدة محددة تحديدًا خطاطناً»<sup>(٢)</sup>.

ويمكن القول إن الأفكار الأساسية التي حاول الدفاع عنها في هذا الكتاب هي أن الرشدية نزعة عقلية في نظرية المعرفة، تؤمن - في مستوى نظرتها إلى الطبيعة - بوجود الأسباب والمبنيات وبالارتباط الضروري بينهما، كما تقول بوجود نواميس في الكون وبوجود طبائع أو خصائص ضرورية لكل شيء، وترتفع باليقين إلى مبادئ العقل الضرورية، وهو أمر يتجلّى بوضوح في نقده لأدلة المتكلمين ويراهينهم، وتقديمه - فيما يتعلق بوجود الله مثلاً - براهين جديدة أساسها تقرير مبادئ الحكمة والغاية.

وفي كتاب ثان صدر سنة ١٩٧٣ م بعنوان «تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية»<sup>(٣)</sup> يدعو إلى نظرية تجديدية قوامها لا الاستفادة من الدرس الذي تقدمه لنا ردود ابن رشد على المتكلمين والغزالى فحسب، بل وكذلك ردوده على ابن سينا بصفة خاصة. ولللاحظ أن المشكل الذى يسترعى اهتمام المؤلف فى

(١) عاطف العراقي: «الترعة العقلية في فلسفة ابن رشد»، القاهرة، ط٢، ١٩٧٩م، ص ٢٣.

٢٤) نفس المصدر ص

(٣) عاطف العراقي: «تجدد في المذاهب الفلسفية والكلامية»، القاهرة ص ٤٨.

هذا الكتاب هو - نظريًا - موقف المتكلمين وال فلاسفة المسلمين من السبيبة والعليّة، مع التركيز على موقف ابن سينا والغزالى من المسألة ومعارضته الموقف الرشدى منها بوصفه موقفاً متأثراً بأرسطو، ويعكس تمسك فيلسوف قرطبة ببناء أفكاره الفلسفية على علم عصره - أى: علم أرسطو - والذى لم يكن منفصلاً عن ميتافيزيقاً أرسطو؛ لذا فإن النظرة التجديدية تقضى - حسب رأى الأستاذ العراقي - الاهتمام بشرح ابن رشد على أرسطو باعتبارها شروحًا تعد جزءاً من المؤلفات الرشدية، ينبغي أن تولى اهتماماً وعناية أكبر من باقى مؤلفاته.

ففى تلك الشروح لا يدع ابن رشد الفرصة تمر دون أن يتوجه بالنقد للمتكلمين أو لابن سينا. ففى معرض تفسيره لما بعد الطبيعة، وبقصد الكلام عن الطبائع، يقول: «إن من الناس من ينكرون وجود القوة المتقدمة بالزمان على الشيء الذى هي قوية عليه... وهذا القول يتحلله الآن الأشاعرة من أهل ملتنا...». (المجلة ٢ / ص ١١٢٦) مبرزاً فى نفس الوقت الصلة الوثيقة بين الإيمان بوجود الأسباب والمبنيات والإيمان بقدرة العقل ذاته على فهم أسباب الموجودات «فمن رفع الأسباب فقد رفع العقل، وصناعة المنطق تضع وضعماً أن ها هنا أسباباً ومبنيات».

وأهم خلاصة ينتهي إليها المؤلف بخصوص موقف المتكلمين من مسألة السبيبة هى التالية: «إننا لو تساءلنا عن موقف معين دون غيره، بحيث يكون معيناً لنا على تجديد المذاهب الفلسفية والكلامية عن طريق إحياء التراث من الداخل أساساً، قلنا إن الموقف هو موقف ابن رشد في هذا المجال»<sup>(١)</sup>.

ويفعل المؤلف الشيء ذاته مع مسألة القضاء والقدر مثلما طرحتها المذاهب الكلامية، حيث يعمد إلى نقد إطارها الجدلية من منظور تجديدى يستلهم ابن رشد رغم اختلافه - أى: العراقي - أحياناً مع هذا الأخير في هذه المسألة.

وهو شيء سبق للأستاذ العراقي أن قام به في كتابه السابق «التزعة العقلية في

---

(١) نفس المصدر ص ١٤٥.

فلسفة ابن رشد» بإبراز خصوصية الموقف الرشدي وتفرده في هذه المسألة من حيث إنه موقف يربط بينها وبين مسألة السببية الكونية استناداً إلى تصريح لابن رشد في كتاب «مناهج الأدلة» جاء فيه: «فالنظام المحدد في الأسباب الداخلية والخارجية، أعني التي لا تخل، هو القضاء والقدر الذي كتبه الله تعالى على عباده وهو اللوح المحفوظ. وعلم الله تعالى بهذه الأسباب وبما يلزم عنها هو العلة في وجود هذه الأسباب» (ص ٢٢٧ - ط. محمود قاسم) <sup>(١)</sup>.

غير أن الجديد بالنسبة لكتاب «تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية» فهو توسيعه في المسألة وإسهامه في بسط آراء الخصوم - أى: المعتزلة والأشاعرة - وإيراد بعض نصوصهم المهمة والموجية، مع نقد طريقها نقداً يستخدم المعايير والمصطلحات النقدية الرشدية دون أن يكون مباشرة باسم ابن رشد.

ثم يعود في الفصول الأخيرة من الكتاب إلى مسألة سبق أن طالب بها في مقدمة كتاب «النزعة العقلية» وتصدير كتاب «مذاهب فلاسفة الشرق»، وتعلق بضرورة النظر إلى مؤلفاته في مجتمعها، فقد جرت العادة على استبعاد شروحه وتفسيراته على فلاسفة اليونان، والهدف الأساسي كما يحدده هو «تقديم دليل يبدو لنا على أن الفلسفة العربية، إذا كانت يجب أن تلتئم من بعض روايا في المؤلفات التي قام بها فلاسفة العرب، فإنها أيضاً يجب أن تلتئم من روايا أخرى في تلك الشروح التي قام بها أعلام تلك الفلسفة، على مؤلفات فلاسفة اليونان وعلى رأسهم أرسطو» <sup>(٢)</sup>.

وفي هذا الصدد يطرح «العربي» في هذا السياق قضية سيطرتها الجابرية، فيما بعد، في كتاب «تكوين العقل العربي» تتعلق بالتأثير الذي مارسته الرشدية في أوروبا، في نفس الوقت الذي انحسرت فيه في موطنها وقوبلت من أبناء دين ابن رشد، برفض يكاد يكون كاملاً، ولست هنا بقصد الموازنة بين الطرفين، لأنهما في الحقيقة متكملان، بل بقصد ما أراد الأستاذ «العربي» أن يؤكده من

(١) عاطف العراقي: «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد»، ص ٢٢٥ .

(٢) «تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية» ص ١١٧ ، ١١٨ .

أن ماضينا إذا لم ينصف فيلسوف قرطبة، فإن حاضرنا قادر على التكبير عن ذلك؛ لقد آن لمعشر المشتغلين بالتراث العربي أن يوجهوا أنظارهم إلى جانب مغبون من الفكر الرشدي، أى: جانب شروحه وتفاسيره: «هذه دعوة من جانبينا نؤكد على القول بها اليوم ونحن ندعوه إلى تجديد المذاهب الفلسفية والكلامية، فهل يا ترى ستجد صدى عند الباحثين في المذاهب الفلسفية الذين اعتمدوا في بحوثهم على الكتب المؤلفة لفلاسفة الإسلام، دون العناية بشرح هؤلاء الفلاسفة على أرضه بصفة خاصة»<sup>(١)</sup>.

يخصص الأستاذ «عاطف العراقي» مؤلفاً لمسألة التجديد هو «ثورة العقل في الفلسفة العربية» يعبر فيه بوضوح ولإيجابية عن اتجاهه الذي يدافع عنه ويتمثل في الإيمان بضرورة إنجاز ثورة عقلانية في الفكر الفلسفى العربى لا يتم استيرادها من خارج هذا الفكر، بل من داخله، خصوصاً وأننا نجد فيه بعض التيارات التي تعينا اليوم على إحداث الثورة العقلية. وإذا كانت الفلسفة العربية بمعناها العقلى المحدد قد انتهت بوفاة ابن رشد، فإننا لكي نجعل التيار الفلسفى مستمراً حتى نجد ~ مستقبلاً ~ مذاهب فلسفية، حتى نصل ما انقطع، فليس أمامنا إلا الرجوع إلى بعض الجذور التي نجدتها عند فريق من المفكرين وال فلاسفة العرب.

لامانع - إذن - منأخذ بعض جذور تلك الثورة العقلية، من هذا التيار أو ذاك من التيارات الفلسفية العقلية التي نجدها عند مفكري وفلاسفة العرب ، أو من سبقهم من الفلاسفة<sup>(٢)</sup>. لا مانع من فهم الجذور، لكن من الخطأ فهمها كما هي بصورتها، وإلا أصبح التجديد تقليداً، بل لابد من تطويرها حتى تصبح معاصرة لنا وذلك باستلهام روحها. واجب استلهام ما في تراثنا من أثاث فكرية، واكتشاف ما فيها من جذور عقلية، من أجل دفعه جديدة إلى الأمام، واستبعاد

(١) نفس المصدر ص ٢١٨، ٢٥٩.

محمد عبد الجابر: «تكوين العقل العربي» بيروت ط ١٩٨٤ ص ٣٣٤.

(٢) عاطف العراقي: «ثورة العقل في الفلسفة العربية» (١٩٧٤) ط ٤ القاهرة ١٩٧٨م، ص ١٩.

ما فيه من أنماط فكرية لا عقلانية<sup>(١)</sup>. وفي هذا الإطار - إطار الاستبعاد - يدخل اهتمام الأستاذ «عاطف العراقي» بابن سينا، الذي أفرد له دراسة قيمة بعنوان «الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا»<sup>(٢)</sup>. كما خصص له عدة فصول في بعض مؤلفاته. وإنه ليعجب أشد العجب من أن ابن سينا يمزج الكلام بالفلسفة واللامعقول بالعقل والمنطق، إلى حد أنه أحياً ينفي العلاقة الضرورية بين الأسباب والمسبيات ملتقياً في ذلك - من بعض الوجوه - مع الأشاعرة، رغم اشتراكهما في مقدماته ومقدماتهما.

وهذا «يدلنا على أن ابن رشد كان على صواب في قوله بأن في بعض أفكار ابن سينا جذوراً كلامية، وإذا كان فيلسوفنا ابن رشد قد قال بذلك مركزاً على مجال رئيسي وهو قول ابن سينا بدليل الممكن والواجب. وكيف استنقى ابن سينا كثيراً من عناصره من مقدمات كلامية، نقول: إذا كان ابن رشد قد ركز على هذا المجال، فإن الدارس الذي يتخذ من العقل هادياً له ومرشداً، من واجبه التنبيه إلى مجالات أخرى لها جذورها الكلامية، وقد اتضح لنا وجه التلاقي بين بعض آقوال ابن سينا في المجال الذي نحن بصدده الحديث عنه، وبين نماذج من أفكار الأشاعرة»<sup>(٣)</sup>.

لا تبعد هذه الآراء عمما سيكتبه الأستاذ الجابری عن ابن سينا، سواء في كتاب «نحن والترااث» أو «بنية العقل العربي»، بل يمكن القول إن رأى المؤلفين في المنهج العام للفلسفة «الشيخ الرئيس» متماثل. ويتكرس هذا الانطباع في كتاب متاخر نسبياً هو كتاب «المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد» حيث يتناول بالدرس الجانب النقدي عند ابن رشد باعتباره يستغرق كل الجوانب الأخرى من فلسفته والتي من أبرز سماتها رفع طريق البرهان ونقد طريق الصوفية، والدفاع عن الفلسفة مع نقد طرق الجدل الكلامية.

(١) نفس المصدر ص ٣٤.

(٢) عاطف العراقي: «الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا»، القاهرة ١٩٧١م.

(٣) عاطف العراقي: «ثورة العقل في الفلسفة العربية»، ٢٥٣، ٢٥٤.

وقد تطرقَ في الفصل الأول من الكتاب إلى نقد ابن رشد لأدلة المتكلمين على وجود الله. ثم تطرقَ في الفصل الثاني إلى موقف ابن رشد النبدي من دراسة المتكلمين لموضوع الصفات الإلهية، خصوصاً صفة الوحدانية والعلم والإرادة والقدرة، مركزاً أساساً على موقف الأشاعرة منها وعلى مسلكه في تناولها، الذي هو في اعتقادى لا يتفق والبرهان. ويأتي الفصل الثالث مكملاً حيث حاول تحليل منهج ابن رشد النبدي في تناول موقف المتكلمين من مسألة علاقة الصفات بالذات. وفي الفصل الرابع يناقش موقف المتكلمين من مسألة التنزية، وفي ضوء انتقاد ابن رشد لهم بخصوص الجسمية والجهة والرؤبة. وفي الفصل الخامس يدرس موقف ابن رشد النبدي من آراء الأشاعرة حول المعجزات وبعث الرسل.

وفي الفصل السادس والأخير يدرس موقف ابن رشد من فلسفة ابن سينا من حيث إن هذا الأخير ينطلق - حسب قول ابن رشد - من مقدمات كلامية جدلية.

غير أن ما يلفت النظر، هو أن الأستاذ عاطف العراقي ، رغم إعجابه بحسنُ ابن رشد النبدي ، عاب عليه وقوعه تحت نير الفلسفة الأرسطية واتخاذها مرجعية. بل أرجع إليها بعض ثغرات المنهج النبدي الرشدي<sup>(١)</sup> معتقداً أن ابن رشد كان باستطاعته التخلص من دائرة النفوذ هذه، والبحث عن تيارات أخرى قد تكون أكثر يقيناً من فلسفة أرسطو: « ولو تخلص ابن رشد من سيطرة فلسفته (أرسطو) لكان منهجه النبدي أكثر دقة ومقاسكاً».

بيد أن هذا العيب لا يقلل - مع ذلك - من ابن رشد ومنهجه النبدي ، في نظر الأستاذ عاطف العراقي .

ولا أدرى هنا ما هي التيارات الأخرى التي كان بإمكان ابن رشد أن ينهل منها ، غير التيار الأرسطي ، ويحافظ نسقه على ملائكته ، ويظل منهجه النبدي هو هو؟! خصوصاً إذا علمنا أن الأساس المنهجية النقدية التي - انطلاقاً منها - تناول

---

(١) عاطف العراقي: «المنهج النبدي في فلسفة ابن رشد»، الطبعة الأولى، القاهرة ١٩٨٠م، ص ٢٧٥.

ابن رشد مختلف ما تناوله من قضيائيا فلسفية وكلامية، أسس مستلهمة من أرسطو، فإلاء البرهان والقياس البرهانى على حساب القياس الجدلى والخطابى والمغالطى يستعيد نفس المراتبة الأرسطية حيث التسلسل فى مدارج اليقين من المغالطة إلى البرهان اليقينى. كما أن الانتصار للبرهان هو انتصار للفلسفة ضد علم الكلام أو اليقين ضد الجدل، جدل المتكلمين... ولن أوسع فى هذه المسألة، لأن ما يهمنى ليس نقد الأستاذ عاطف العراقي لابن رشد، فذلك أمر محمود منه، وينم عن جرأة علمية لا تجد مثيلا لها لدى الدارسين المعجبين بابن رشد، رغم محدوديته كنقد، بل إن أبحاثه حول فيلسوف مراكش وقرطبة فى عصر الموحدين، والتى هى أبحاث رغم أقدميتها الزمنية، نسبياً، بالنظر إلى ميلاتها التى أنجزت فى المغرب على يد الأستاذ الجابرى، مثلاً، لم تقدر حقاً قدرها ولم تخلق الضجة التى خلقتها.

ولعل السبب فى ذلك يعود إلى أن الأستاذ «عاطف العراقي» لم يتخد ابن رشد والمدرسة الفلسفية بالغرب الإسلامى منطلقاً للتنظير الشامل للعقل العربى. وليس فى اعتقادى أن غياب مثل هذا التنظير منقصة، بل العكس، يمكن اعتباره حسنة، والعيب ليس فى غيابه، بل فى كون فكرنا العربى يستهويه الانسياق وراء الأطروحات الكبرى والتخريجات الشاملة، ولو على حساب البحث المتأنى والدقائق أحياناً، والذى من المفروض أن يسبق مرحلة التخرج الشامل.

وهذا ما يفسر لنا لماذا بقيت بعض الابحاث الرصينة حول ابن رشد فى الظل، بينما طفا على السطح بعضها الآخر واسترعى الاهتمام أكثر من غيره، ويندرج - بطبيعة الحال - ضمن تلك الابحاث العمل الذى أنجزه الأستاذ العراقي، كما يندرج ضمنها عمل رصين آخر وهو لمغربي، إنه كتاب «المتن الرشدى» للأستاذ جمال الدين العلوى<sup>(١)</sup>، حاول فيه مؤلفه تصنيف أنواع الكتابة الرشدية، وتحديد

---

(١) جمال الدين العلوى: «المتن الرشدى»، الدار البيضاء، ١٩٨٦.

أصناف الشروح، وتحليل ظاهرة الاختلاف أو التعارض أو المراجعة والإضافة والتعديل في المسيرة الرشدية، وهي ظاهرة لم يُلتفت إليها، كما لم يُلتفت إلى غيرها، ولم يُعرّها البعض ما هي جديرة به من تأمل، ولا تنبه إلى ما تكتسبه من أهمية. وتأسисاً على تحليل هذه المعطيات فصل المؤلف القول فيما أسماه «قراءة جديدة للمنت الرشدي».

يندرج ضمنها أيضاً أبحاث الأستاذ محمد المصباحي حول «إشكالية العقل عند ابن رشد» حيث عمل على إبراز البيئة التي نبتت فيها وترعرعت تلك الإشكالية عبر الإفلات من الإشكالية الأرسطية والتخلص من القراءات التي مورست عليها عبر التاريخ، وبلورتها بعواملها الدينامية والبنيوية، وإثارة الانتباه إلى العوامل الخامسة في تشكلها وإبراز مركز ثقلها الخاص، كما سعى إلى الكشف عما إذا كان تجاوز ابن رشد للإشكالية الأرسطية أفضى به إلى اعتناق آراء الإسكندر الأفروديسي المادية النزعة<sup>(١)</sup>.

والحقيقة أن مثل هذه الأبحاث تعد شرطاً ضرورياً لكل تنظير كلي أو شامل، بل هي مرحلة ضرورية إليه.

وإذا كنت قد أشرت في البداية، إلى أن غرضي هو التعرض فقط لأبحاث الأستاذ «عاطف العراقي» وتطرق الآن لأبحاث أخرى، فلا حساسٍ أن نوعاً من الغبن أصاب أبحاثه لا لذنب إلا لأنها لم تسقط في شرك الأطروحات الكلية والتعيميات، مفضلاً التناول المونوغرافي الدقيق والأطروحات الصغرى.

لكن هذا لا ينفي - مع ذلك - أن هذا الصنف من الأبحاث الرشدية، يعني من بعض النقص، من حيث إنه يترك جانبًا من الاهتمامات الرشدية مغبوناً، أو في الظل، وهو جانب الاهتمام العلمي لدى ابن رشد، فرغم أن الأستاذ «عاطف العراقي» يفرد صفحات وصفحات لشرح ابن رشد على مؤلفات أرسطو، وعلى

(١) محمد المصباحي: «إشكالية العقل عند ابن رشد»، بيروت/ الدار البيضاء ١٩٨٨م.

الخصوص تفسيره لما بعد الطبيعة، ويسبب في الكلام عن مقالاته، وعن مقالة اللام بالذات، إلا أنه لا يأبه لما تضمنته من مواقف فلكية جريئة مناهضة للمواقف المتضمنة في كتاب «المجسطى» لبطليموس.

إنه لا ينظر إلى ابن رشد إلا كناقد لمناهج المتكلمين وال فلاسفة وكصاحب نظريات فلسفية، أما مواقفه العلمية، سواء منها تلك المعروضة في كتاب «الكليات في الطب»، أو في شروحه على مؤلفات أرسطو الفلكية أو على السمع الطبيعي، فنادرًا ما يتبعه إليها.



---

غالب هلسا: ابن رشد خارج سياقه التاريخي  
دراسة نظرية لكتاب: النزعة الحقلية  
في فلسفة ابن رشد

---



كتاب «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد» من تأليف عاطف العراقي يتمركز حول نقطة أساسية وهي التأكيد على النزعة العقلية في الفلسفة الرشيدية التي تبدو - بشكل رئيسي - في «تفرقته المشهورة بين الأقوال الخطابية والجدلية والبرهانية وسعيه للوصول إلى البرهان الذي هو عنده أسمى صور اليقين». وقد لا تكون مبالغًا إذا ذهبت إلى القول بأن مفتاح فلسفة ابن رشد كلها إنما يتمثل في هذه التفرقة الجوهرية . . . .

ولا شك أننا في دهشة من فلسفة تدور حول نظرية المعرفة أن تضيق حتى تتلخص في هذه المسألة المنهجية الضيقة. ولكن سوف نبحث هذه المسألة، ضمن مسائل أخرى بعد أن ننتهي من عرض الكتاب.

ويدرس الكتاب مجموعة من القضايا التي طرحتها ابن رشد، ويستدل من معالجته لكل قضية من هذه القضايا على «النزعة العقلية» عند ابن رشد.

يبدأ الكاتب بعرض نظرية ابن رشد في المعرفة تحت عنوان «العقل والمعرفة»: فالإنسان يدرك من خلال الحس «الصور من حيث هي شخصية، وباجملة من حيث هي في هيولى ومشار إليها، إن كان لا يقبلها قبولاً هيولانياً على الجهة التي هي عليها خارج النفس، بل هي على جهة أكثر روحانية».

ومعنى هذه العبارة المعقّدة أن الإنسان من خلال حواسه يرى وقائع العالم المادية مفردة، متمايزة باعتبارها مواد لا صورة لها. والحواس لا تراها بالصور التي هي عليها، بل من خلال معطيات وقدرات الحواس ذاتها. هذه هي المرحلة الأولى في المعرفة.

المرحلة الثانية هي مرحلة التخيّل. وهي الخبرات والتصورات التي يمتلكها

الإنسان عن «المحسوسات بعد غيابها» - أي: هي عملية الربط الأولى بين المحسوسات في الخيال بعد انتفاء وجودها المباشر أمام الحسّ.

المرحلة الثالثة هي العقل «الذى يتزعزع الصورة من الهيولى المشار إليها وتتصورها مفردة على كنهها». وبذلك أمكن له أن يعقل ماهيات الأشياء وإلا لم تكن لها هنا معارف أصلًا.

ويمكن تلخيص هذا في عبارات أوضح: «فالحسُّ والتخييل مثلاً إنما يدركان المعانى في هيولى، وإن لم يقبلها قبولاً هيولانياً ولذلك لا تستطيع تخيل اللون مجرداً من العظم والشكل، فضلاً عن أن نحسّه. وبالجملة لا نقدر أن نتخيل المحسوسات مجردة من الهيولى، وإنما ندركها في هيولى، وهي الجهة التي بها تشخّصت».

وتتضمن وظيفة العقل إذا شرحنا موقف ابن رشد من الكليات. يقول ابن رشد في «تهاافت العهاف»:

«فإنه إذا تأمل كيف حصول المعقولات لنا، وبخاصة المعقولات التي تلائم منها المقدمات التجريبية، ظهر أنّا مضطرون في حصولها لنا أن نحسّ أولًا، ثم نتخيل، وحيثنّا بذلك أخذ الكلّي».

إذن: فمصدر المعرفة هو المحسوسات والجزئيات. والكليات تتشكل من الجزئيات «إذ كان الكلّي إنما الوجود له من حيث هو كلّي بما هو جزئي».

وهنا يطرح ابن رشد فكرة أنه لا يوجد للكليات وجود خاص بها، إذ هي «موجودة بالفعل في الأذهان لا في الأعيان». ولكن هذا لا يعني أن الكليات لا وجود لها، إذ إن وجودها قائم كإمكانية في العالم المادي. والعقل يجردها ويستوعبها، وكل ما هو عقلي فهو واقع (وأعني بالمعنى الهيجلى إذ هو الوجه العميق والحقيقة للمظاهر الواقعية): «معقولات الأشياء هي حقائق الأشياء».

«كيف تكون الكليات في الذهن؟

«الأصل في الكليات - إذن - أنها إحساسات صادرة عن جزئيات يضم

الإنسان بعضها إلى بعض، ويتصور أن تكون معنى عاماً، فيقول إنها تصورات أو مفهومات كلية».

وبهذا ينكر ابن رشد وجود كل معرفة قبلية. فلا وجود لمعرفة «لم تكن قبل بالفعل لنا».

ركزت - ببعض التفصيل - على نظرية المعرفة عند ابن رشد لأنني أعتقد أنها هي المفتاح لفلسفة ابن رشد، لا التفرقة بين الأقوال الخطابية والجدلية والشعرية من جهة، وبين البرهان الموصل للبيتين من جهة أخرى.

ثم يشرح لنا المؤلف فكرة الاتصال عند ابن رشد فيقول إن الاتصال «يبدأ بالمحسوسات حتى يصل إلى حصول المقولات في عقلنا». وهو بهذا ينكر المعرفة قبلية، كما ينكر الفكر الصوفي الذي يرى في المعرفة «موهبة إلهية لا تتيسر إلا للسعداء». والإنسان يستطيع أن «يصل بملكانه الطبيعية والتجريبية إلى معرفة الموجودات الخفية». أي أنه قادر على معرفة الله بالعقل. وهو في هذا يختلف عن أرسطو الذي ترك هذه المسألة معلقة دون أن يعطي جواباً حاسماً عليها.

يشرح المؤلف بعد ذلك مسألة قدم العالم. ومن المعروف أنها المسألة الأساسية في ذلك الخوار المهم الذي دار بين الإمام الغزالى في كتابه «تهاافت الفلسفه» وفي رد ابن رشد عليه في كتابه الشهير «تهاافت التهاافت».

والنقطة الأساسية في هذه المسألة - كما يطرحها الغزالى - أن الله خلق العالم من عدم بارادة قديمة اقضت وجود العالم في الوقت الذي وُجد فيه، وأن العدم قد استمر إلى الغاية التي استمر عليها، وأن الوجود ابتدأ من حيث ابتدأ ولم يكن قبله وجود مراد، فلم يحدث لذلك، وأنه في الوقت الذي حدث فيه مراد بالإرادة القديمة حدث الوجود لذلك. «تهاافت الفلسفه».

وقد رد ابن رشد عليه (في تهاافت التهاافت) بقوله إن الفعل مختلف عن العزم على الفعل. إذ لا يمكن القول بأن حالة الفاعل بعد أن يتم عمله هي بعينها

حالته في وقت عدم الفعل. كما أن تأخر الله زمناً لا نهائياً في خلق العالم فإن ذلك يعني وجود مرجح (أو إرادة تختار بين إمكانيتين) عندما خلقه. وهذا يعني أن الله يتغير إذ انتقل من حال الإرادة إلى حال تحقيقها، والتغيير لا يطراً إلا على الهيولي (المادة).

وسوف نتحدث عن مسألة أخرى تدخل في نطاق هذا الحوار وهي السببية.

يتنقل المؤلف بعد ذلك إلى عرض موقف ابن رشد من نظرية الفيض عند ابن سينا. فابن سينا يرى أن الله، بسبب إدراكه لذاته، لكونه عقلاً خالصاً يولد دون وساطة - العالم كله والقوانين التي تسيره. ولا يرافق هذا الفيض إرادة أو قصد أو فعل أو انفعال. والله بما يستغنى عن سائر القيود بما فيها قيد الزمان.

فيرى ابن رشد أن الله لا يصدر عنه شيء إلا إخراج ما هو ممكن إلى حيز الفعل. وأن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد. وأما تفسيره للكثرة، بأن هذه الكثرة تجمعها وحدة، إذ إن السماء بأسرها «عنزة حيوان واحد والحركة اليومية التي جمعتها هي كالمovement الكلية للحيوان، والحركات التي لأجزاء السماء هي كالمovement الجزئية التي لأعضاء الحيوان». وكذلك الموجودات كلها فإن نسبة أجزائها إلى بعضها «نسبة أجزاء الحيوان الواحد من الحيوان الواحد». وأما حركة هذا الحيوان فتتجه إلى مبدأ واحد «وهو سلامة الحيوان».

يمكتنا أن نمضى في عرض هذا فلا نزيد على كوننا قدمنا تلخيصاً للتلخيص الذي قدّمه الكاتب لبعض آراء ابن رشد، وذلك حتى نصل إلى نتيجة معروفة منذ البداية وهي أن ابن رشد يؤمن بالقول البرهانى ويضعه فوق الأقوال الخطابية أو الجدلية أو الشعرية، ثم نخرج بهذا كله إلى تصنيف ابن رشد في إطار التزعة العقلية.

إذا كنا لا نعترض على تلخيص الكاتب لابن رشد - وما اعترضنا والكاتب يكاد يورد في كل مسألة عبارة ابن رشد بنصها - ولكن اعترضنا على هذا النهج يأتي من كل جانب:

الاعتراض الأول: أن المؤلف قد وضع ابن رشد في إطار علاقته مع أرسطو، فبدا وكأن ابن رشد لا يزيد على كونه مكرراً لأراء أرسطو؛ ثم وضعه في إطار الفلسفة الإسلامية من خلال عرض آرائه كردود على الغزالى وابن سينا والأشاعرة وغيرهم. وكما يتضح من قراءة الكتاب فإنه - أى: المؤلف - لم يحتاج إلى أكثر من قراءة بعض كتب ابن رشد وعرضها، ففيها يعرض ابن رشد تأثره بأرسطو وفيها يذكر المفكرين المسلمين الذين رد عليهم. وبإضافة إلى هذا فإن ابن رشد يفصل - بالطبع - آراءه في كتابه.

ولكننا حتى في هذا المجال نجد نقصاً واضحاً، فيه ظلم كبير لابن رشد. فالمؤلف لم يحدد ما قاله ابن رشد وما قاله أرسطو، بل بدا - كما قلت منذ قليل - وكأن ابن رشد لم يأت بجديد. في حين أعتقد أن أهم ما جاء به ابن رشد هو تجاوزه لأرسطو. ولا يتسع المجال - ولا القدرة حالياً - لشرح الجديد والمهم الذي جاء به ابن رشد. ولذا سوف نكتفى بأقل القليل: لقد أضاف ابن رشد كون المادة متقدمة على الصورة في الزمان. ففي تفسيره لما بعد الطبيعة يقول ابن رشد: «إنه متى قُويس بين القوة والفعل الذي في تلك القوة، وجدت تلك القوة متقدمة بالزمان على الفعل».

والقوة هنا أو الإمكان تعنى الهيولى، والفعل أو التتحقق يعني الصورة.

ولا شك أن مثل هذه الفكرة تشكل خطوة كبيرة في تاريخ الفلسفة.

كما يؤكد ابن رشد في «تهافت التهافت» أن التفريق بين الموجودات يكون «من قبل المادة». كما يقول إن سبب الكثرة العددية هي المادة، أما سبب الاتفاق في الكثرة العددية فهي الصورة. والصورة الطبيعية - كما يقول - تتقوم بالهيولى، ولذا كانت حادثة وتابعة في حدوثها للتغير وطبيعته.

ومن المعروف أن الذي يتغير هو الهيولى - كما يقول في تفسير ما بعد الطبيعة. إلا يعني هذا القضاء النهائي على الفصل بين الصورة والمادة، واعتبار الصورة هي المظهر الخارجي للمادة وحسب؟

ثم، ألم يتجاوز ابن رشد أرسطو في فكرة العلية؟ لقد ذكر ابن رشد أن الله هو العلة، والعالم معلول. ولكنه يعود ويقول بالحركة الذاتية والطبيعة الذاتية لل موجودات «فالموجود لا يفهم إلا من قبل أسبابه الذاتية... ويدون هذه الأسباب الذاتية والصفات الجوهرية لكل مادة على حدة تكون الأشياء كلها شيئاً واحداً، إذ سترتفع طبيعة الموجود في هذه الحالة، وإذا ارتفعت طبيعة الموجود أدى بنا هذا إلى العدم...». وكل شيء له فعل خاص به، والأفعال صادرة عن طبائع خاصة، كما يقول في كتابه «تهافت التهافت».

بل يذهب ابن رشد إلى دمج الإله بالعالم<sup>(1)</sup>: «الأول - أي: الله - لا يعقل من ذاته إلا ذاته، لا أمراً مضافاً، وهو كونه مبدأ. لكن ذاته عندهم - أي: عند الفلاسفة - هي جميع العقول، بل جميع الموجودات».

قد نجد تبريراً لذلك ما ذكره ابن رشد في «الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة» من كون قوانين الطبيعة «العبر عنها بقدر الله» وقوانين الجسد «التي خلقها الله تعالى».

والسؤال: إذا كان الله هو العلة، والعالم معلول، فكيف يتفق مع كونه لم يخلق العالم؟ وإذا كان هو الذي وضع هذه القوانين فمتى كان ذلك، ما دامت المادة أزلية والحركة أزلية؟

ولتفسير ذلك علينا أن ننتقل إلى الاعتراض الثاني على منهج الكتاب الذي نناقشه :

إن الكاتب - حين درس مجموعة القضايا الرشدية التي طرحتها في كتابه - فصلها عن سياقها التاريخي، وجعل منها مجرد براعة في الطرح والرد وال الحوار. وهذه القضايا تظل ناقصة خارج هذا السياق .

لذا نأخذ قضية واحدة من هذه القضايا لنرى أبعادها الاجتماعية، وهي قضية

---

(1) هذا من الأخطاء التي وقع فيها الاستاذ غالب هلس.

**الجواز أو الإمكان في العالم المادى، أو - بكلمة أدق - نفى الحتمية عن حركة المادة.**

ففقد ذهب الأشاعرة إلى أن العالم - بجميع ما فيه - جائز الحدوث، فالحجر قد يتحرك إلى أعلى، كما يسقط إلى أسفل. وبما أنه يحدث أحد الأمرين - فالحجر يسقط إلى أسفل ولا يرتفع بنفسه - فإن ذلك تم بإرادة، والإرادة هي إرادة الله.

**ونفى الحتمية في المادة هي نفي الحرية بالنسبة للإنسان إذ إن جميع أفعاله مقدّرة مسبقاً بإرادة الله.**

يقول القاضى عبد الجبار فى كتابه «المغنى فى أبواب العدل والتوحيد» إن الفكر الجبرى هو من ابتكار بنى أمية تبريراً لطغيانهم:

«وذكر شيخنا أبو على - رحمه الله - أن أول من قال بالجبر وأظهره معاوية، وأنه أظهر أن ما يأتيه بقضاء الله، ومن خلقه، ليجعله عذراً فيما يأتيه، ويوهم أنه مصيب فيه، وأن الله جعله إماماً وولاة، وفتشى ذلك في ملوك بنى أمية».

وقد قال الإمام يحيى بن الحسين إن الصورة التى يرسمها الجبريون لله تهدف إلى تبرير الحكم الظالم.

هذا مثال صغير ولكنه مؤشر يكشف عن البعد الاجتماعى والسياسي للفكر الفلسفى عند ابن رشد وعند غيره من المتكلمين. وهو قد يساعدنا على إدراك الخلافيات لكثير من آراء ابن رشد فى دفاعه عن السببية، مثلاً، أو برهانه على قدم العالم، أو تأكide على أسبقية المادة.

ومن هنا نستطيع فهم التناقض أحياناً في فلسفة ابن رشد. إنه - وقد جعل أسبقية للمادة والحركة والزمان ودمج الله فيها - كان عليه أن يفعل ذلك ضمن طقس فكري محدد. فعليه أولاً أن يتقوى شر التعصب الدينى الذى يتجسد فى العامة الواقعين تحت تأثير رجال الدين. ولكنه لم ينج فى النهاية من ذلك إذ حُرق كتبه ونُفى وُمِّع من مزاولة عمله.

لذا كان على ابن رشد أن يستفيد من فكرة التأويل للآيات القرآنية مستخلصاً منها قدم العالم وأن الله لم يخلقه، كما فعل في «مناهج الأدلة». فهو يقول إن الله أخبر عن حاله قبل كون العالم ﴿ وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَى الْمَاءِ ﴾ [هود: 7]، ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ ﴾ [فصلت: 11]. وبهذا - يقول ابن رشد إن الله لم يذكر قط في القرآن ومعه العدم.

بل إننا نستطيع القول - وهذه مجرد خاطرة لم أثبت منها بعد - أن الوضع في الأندلس في تلك الفترة يختلف عنه في المشرق. ففي حين نجد المفكرين - خاصة المعتزلة - في المشرق يؤكدون فكرة التناقض نجد ابن رشد في تصوره لنظام العالم يؤكد الانسجام والوحدة العضوية. ويشير ابن رشد إلى أن الانسجام في العالم الأرضي له شبيه بالانسجام في العالم العلوى، فيقول حين يقارن بين نظام الأجرام السماوية والعالم الأرضي:

«فكمما أن سائر الرئاسات التي في المدينة إنما ارتبطت بالرئيس الأول من جهة أن الرئيس الأول هو الموقف لواحدة واحدة من تلك الرئاسات على الغايات التي من أجلها كانت تلك الرئاسات وعلى ترتيب الأفعال الموجبة لتلك الغايات، كذلك الأمر في الرئاسة الأولى التي في العالم مع سائر الرئاسات».

الا يجعلنا هذا الخلاف نرى فارقاً بين المشرق الذي كانت تغزقه الصراعات الاجتماعية والسياسية، وبين الأندلس في تلك الفترة التي كان يسيطر عليها بعض الانسجام الاجتماعي؟ أم أن ذلك يعود إلى علاقة ابن رشد بالسلطة، ففي نهاية الأمر تم اعتبار الغزالى زنديقاً في المغرب العربي وقامت حملة ضد مؤلفاته أو عز بها المرابطى على بن تاشفين؟

أعتقد أن مثل هذه المسألة مسائل كثيرة يمكن إثارتها، نجد فيها فائدة كبيرة في إلقاء المزيد من الضوء على فلسفة ابن رشد.

الاعتراض الثالث: أن المؤلف - وقد تجاهل الظرف التاريخي والجنو الفكري

السائل في عصر ابن رشد - قد اتخد أيضًا موقفًا محايدًا من منجزات عصرنا الفكريّة والفلسفية.

حين ندرس فيلسوفًا كبيرًا مثل ابن رشد فإن علينا أن نعيد تقييمه انطلاقًا من منجزات عصرنا ومعطياته، فلا يمكن أن نضع جميع أفكاره في سلة واحدة ونعاملها على قدم المساواة. إن عصرنا قد فصل العلوم عن الفلسفة، وخصص مجالات محددة للنظر الفلسفى مثل نظرية المعرفة، وأيهما أسبق: الفكر أم المادة - وغير ذلك.

بهذا فلا يمكن أن نضع - على مستوى واحد - أفكار ابن رشد في نظرية المعرفة، وأسبقية المادة على الصورة وعلى الفكر «العلم الموجود فينا إنما هو أبدًا شيءٌ تابع لطبيعة الموجود». يقول ابن رشد بأن السماء حيوان هائل الحجم، وأن الله في جهة، حيث يقيم في السماء، وأن له سمعاً وبصراً، إلخ... من الأمور التي جارى - في معظمها - الرأي العام في عصره.

وبتحديد أكثر، فإن كل إنجيار فلسفى كبير فى العالم كله يفرض علينا إعادة تقييم ابن رشد. ففى مذهبـ كما فى مذاهبـ كبار الفلاسفةـ إرهاصات ويدور تأخذ قيمتها وأبعادها من التطورات اللاحقة. ففكرة ابن رشد التى شهد لها جينينية فى أعماله، عن دمج الله فى العالم والتى نجد لها فى عبارات من النوع الثانى واردة فى كتابه «تهافت التهافت»: فالله هو العقل السارى فى العالم؛ أو:

«لابد أن تكون هنا قوة روحانية سارية فى جميع أجزاء العالم، كما يوجد فى جميع أجزاء الحيوان الواحد، قوة تربط أجزاءه بعضها ببعض، والفرق بينهما أن الرباط فى العالم قديم من قبل أن الرابط قديم».

بل إن وصف الله بأنه القوة الكامنة وراء تحولات المادة يدل على هذا بوضوح، إذ يرى أن فعل الله هو إخراج ما «بالقوة» إلى ما «بالفعل»... كما يسمى قوانين الطبيعة بقدر الله... إن فكرة كهذه تكتسب - دون شك - أهمية خاصة مع فلسفة «سيينوزا».

وهنالك مثال آخر، قد يكون أكثر أهمية: ففي كتابه «مناهج الأدلة» يطرح ابن رشد فكرته عن الحرية، وهل الإنسان خالق لأفعاله، فيقول إن لحرية الإنسان حدوداً تتمثل بقوانين الطبيعة والمجتمع، وبقوانين جسدها:

«.. فالأفعال المنسوبة إلينا أيضاً يتم فعلها بإرادتنا وموافقة التي من خارج لها، وهي العبر عنها بقدر الله. ولما كانت الأسباب التي تجري من خارج لها تجري على نظام محدود وترتيب منضبود... فواجب أن تكون أفعالنا على نظام محدود...». ويضيف ابن رشد أن الارتباط قائم أيضاً بين أفعالنا وبين «الأسباب التي خلقها الله في جسدهنا...».

ألا نجد شبهًا شديداً بين هذا النص وبين أول طرح قدّمه كارل ماركس للمادة التاريخية في كتابه «الثامن عشر من برومير لويس بونابارت؟».

لقد قال ماركس:

«إن الناس يصنعون تاريخهم بأيديهم، ولكنهم لا يصنعونه على هواهم. إنهم لا يصنعونه بظروف يختارونها هم بأنفسهم بل في ظروف يُواجهون بها، وهي معطاة ومنقولة لهم مباشرة من الماضي».



(Σ)

---

د. إبراهيم ياسين:

ابن رشد في كتابات عاطف العراقي (\*)

---

(\*) ملخص دراسة قدمت إلى مؤتمر جامعة عين شمس عن آخر فلاسفة العرب، ابن رشد. وكان موضوع المؤتمر: «الأبعاد التنويرية في فلسفة ابن رشد» - نوفمبر ١٩٩٨م. وذلك في مناسبة مرور ثمانية قرون على وفاته. وكاتب هذه الدراسة الدكتور إبراهيم ياسين.



## \* عاطف العراقي والعقلانية عند ابن رشد :

يجب أن نقرر منذ البداية أن تناول الدكتور عاطف العراقي للفلسفة الرشدية كان وعيًا عميقًا ومبكرًا بأهمية العقل وضرورة التعلق إذا شئنا أن لا تكون الفلسفة الإسلامية أو العربية كيانًا راكمًا بلا حراك أو جثة هامدة لا حياة فيها.

لقد وضع العلامة الدكتور العراقي يده على مفاتيح الفلسفة العقلية وراح يطلقها من عقالها خصوصًا عندما وقف مع ابن رشد ضد العرفان الصوفي المعتمد على الذوق، وإن كان لنا موقف آخر وجديد من نظرية العرفان الصوفي تفسح مجالًا لنوع من العقل القلبى أو القلب العقلى، ومع ذلك يظل سعى الأستاذ للبحث عن العقل عند ابن رشد أمرًا له ما يبرره علمياً، خصوصًا عندما ينبد الأقوال الجدلية والخطابية ويفرق بينها وبين البرهان باعتباره السبيل إلى اليقين العلمي. ويدون فهم ابن رشد على هذا النحو يتباهى الأستاذ إلى أننا قد نقع في أخطاء لا حصر لها<sup>(١)</sup>.

ويتجه المنهج النقدي في كتاب العلامة عاطف العراقي إلى التأكيد على التزعة العقلية عند ابن رشد، وإلى إظهار ابن رشد وقد هبط بالفلسفة من السماء إلى الأرض، وراح يحيى الطبيعة ويتنزع الكليات من جزيئاتها ويعد صلة قوية بين العلل والمعلولات ويتحدث عن الضرورة أو الختمية التي تنتظم العلل والمعلولات حتى ولو كان هذا في العلاقات بين أجزاء الكون وصلة بعضها ببعض وصدور بعضها عن البعض وفيض بعضها عن البعض.

---

(١) عاطف العراقي : «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد»، دار المعرفة - مصر، ص ٢٤.

ويتدخل الفكر العقلاني عند الأستاذ مع الفكر العقلاني عند ابن رشد فتراه يفسر محنـة ابن رشد تفسيراً يرجعها إلى أسباب دينية لا أسباب سياسية كما يذهب إليه البعض، ويرى أن الأسباب السياسية وحدها لا يمكن أن تفسـر هذه النكبة.

ويرى السبب الحقيقـي في تهـويـلات بعض الفقهاء من الغـلة، ومزاعـمـهم التي تصـورـ لنا الدين بمـظـهرـ يـتنـافـيـ معـ الفلـسـفةـ. ويـركـزـ دـ. العـراـقـيـ عـلـىـ غـلاـةـ الفـقـهـاءـ، ويـردـ إـلـيـهـمـ النـكـبةـ حـرـصـاـ مـنـهـ عـلـىـ أـنـ يـحـفـظـ لـلـفـقـهـ بـمـارـهـ العـقـلـانـيـ، فـهـوـ لـاـ يـعـدـ إـلـىـ الـهـجـومـ عـلـىـ الـفـقـهـ جـمـلـةـ وـتـفـصـيـلـاـ بلـ يـعـىـ أـنـ ابنـ رـشـدـ نـفـسـهـ كـانـ فـقـيـهـاـ وـكـانـ قـاضـيـاـ، بلـ قـاضـيـاـ لـلـقـضـاءـ.

ولـكـنـ حـمـلـتـهـ عـلـىـ بـعـضـ الـفـقـهـاءـ لـهـاـ مـاـ يـبـرـرـهـاـ تـامـاـ إـذـاـ مـاـ لـاـ جـهـنـمـ مـنـ حـاـوـلـ أـنـ يـرـفـعـ النـصـ الـفـقـهـيـ إـلـىـ مـسـتـوـىـ النـصـ المـقـدـسـ، بـحـيثـ أـصـبـحـ الـفـقـهـ مـقـصـورـاـ عـلـىـ الـفـقـهـاءـ الـأـرـبـعـةـ دـوـنـ سـواـهـ، وـقـدـ أـدـىـ هـذـاـ إـلـىـ إـغـلـاقـ بـابـ الـاجـتـهـادـ بـسـبـبـ الـخـوفـ مـنـ حـمـلـاتـ الـفـقـهـاءـ.

يـقولـ دـ. العـراـقـيـ مـتـقدـداـ مـسـلـكـ بـعـضـ الـفـقـهـاءـ: «ولـكـنـ ماـذـاـ نـفـعـ حـيـالـ قـوـمـ اـتـخـذـوـاـ مـنـ الـفـقـهـ سـتـارـاـ لـأـغـرـاضـهـمـ التـيـ يـسـعـونـ إـلـيـهـاـ وـيـقـطـعـونـ بـهـاـ الـمـسـلـكـ أـمـامـ خـصـوـمـهـمـ فـيـ الـمـجـالـ الـفـكـرـيـ». وـهـوـ يـتـبـيـنـ قولـ ابنـ رـشـدـ فـيـ فـصـلـ الـمـقـالـ: «فـكـمـ مـنـ فـقـيـهـ كـانـ الـفـقـهـ سـبـبـاـ لـقـلـةـ تـورـعـهـ وـخـوضـهـ فـيـ الدـنـيـاـ، بلـ أـكـثـرـ الـفـقـهـاءـ هـكـذاـ نـجـدـهـمـ وـصـنـاعـتـهـمـ إـنـاـ تـقـتـضـيـ بـالـذـاتـ الـفـضـيـلـةـ الـعـمـلـيـةـ»<sup>(1)</sup>.

\* استخدام العقل في تحديد الأدلة على وجود الله:

أولاًـ دـلـيلـ الـعـناـيةـ الـإـلهـيـةـ وـالـأـسـبـابـ الـفـائـيـةـ:

يـلـاحـظـ الـعـلـامـ عـاطـفـ الـعـراـقـيـ أـنـ ابنـ رـشـدـ الـذـيـ يـحاـوـلـ الـبـرهـنـةـ عـلـىـ وـجـودـ اللهـ يـتـخـذـ مـوقـعاـ أـكـثـرـ عـقـلـانـيـةـ مـنـ غـيرـهـ مـنـ الـفـلـاسـفـةـ خـصـوـصـاـ عـنـدـمـاـ يـجـعـلـ مـنـ عـمـلـيـةـ خـلـقـ الـمـخـلـوقـاتـ لـتـكـونـ موـافـقـةـ فـيـ خـلـقـهـاـ لـنـفـعـ الـإـنـسـانـ وـخـدـمـتـهـ. بلـ

(1) التـزـعـةـ الـعـقـلـيـةـ فـيـ فـلـسـفـةـ ابنـ رـشـدـ، صـ ٤٨ـ، ٤٩ـ.

لتوافق الغاية من وجوده. ثم هو يؤكد على أن هذا لم يأت بالمصادفة والاتفاق وإنما كان من قبل فاعل قاصد ومرشد. وهذا الدليل يتعرف على الله من خلال موافقة مصنوعاته للغاية التي خلق من أجلها الكون والإنسان، يقول على لسان ابن رشد: «فإن الشريعة الخاصة بالحكماء هي الفحص عن جميع الموجودات، إذ كان الخالق لا يُعبد بعبادة أشرف من معرفة مصنوعاته التي تؤدي إلى معرفة ذاته سبحانه على الحقيقة التي هي أشرف الأعمال عنده وأحظى بها لديه»<sup>(١)</sup>.

ويحاول ابن رشد بعد ذلك أن يتبع في كتابه «مناهج الأدلة» الأمثلة التي تدل على موافقة جميع الموجودات لوجود الإنسان وعلى العناية الإلهية، فيرى أن وجود الأشياء التي على وجه الأرض وكونها محفوظة الأنواع، شيء مقصود ضرورةً ولا يمكن أن يكون فاعلها بالاتفاق<sup>(٢)</sup>.

ويتابع د. العراقي المخطط العقلاني والبرهانى فى دليل العناية الإلهية والأسباب الغائية إلى أن يدخلنا بشكل منطقى إلى موقف القرآن من الدليل الغائى فى قوله تعالى: «أَلَمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مَهَادًا <sup>(٦)</sup> وَالْجَبَالَ أَوْتَادًا <sup>(٧)</sup> وَخَلَقْنَاكُمْ أَزْوَاجًا <sup>(٨)</sup> وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سَبَاتًا <sup>(٩)</sup> وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ لِبَاسًا <sup>(١٠)</sup> وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا <sup>(١١)</sup> وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شَدَادًا <sup>(١٢)</sup> وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا <sup>(١٣)</sup> وَأَنْزَلْنَا مِنَ الْمَعْصِرَاتِ مَاءً ثَجَاجًا <sup>(١٤)</sup> لِتُخْرِجَ بِهِ حَيًا وَتَبَاتًا <sup>(١٥)</sup> وَجَنَّاتٍ أَلْفَافًا» [النبا: ٦ - ١٦].

ويفهم د. العراقي هذا الدليل فهماً منطقياً يدفعه إلى ابتكار قياس منطقي ينتظم هذا الدليل، يقول: يمكننى نظم دليله - يقصد ابن رشد - في صورة قياس كالتى:

(١) العالم بجميع أجزائه يوجد موافقاً لوجود الإنسان والكائنات - مقدمة كبرى.

(١) «الترعة العقلية في فلسفة ابن رشد»، ص ٢٧٠. وهو ينقل هذا النص عن تفسير ما بعد الطبيعة، ج ١، ص ١٠.

(٢) نفس المصدر، ص ٢٧١.

(٢) كل ما يوجد موافقاً في جميع أجزاءه لفعل واحد، مسداً نحو غاية واحدة فهو مصنوع - مقدمه صغرى.

(٣) إذن: العالم مصنوع ضرورة، وله صانع نتيجة.

ولا يفوّت الأستاذ أن يُطْلَعُنا على نقد ابن رشد للدليل الجواز والإمكان عند المتكلمين، وقول ابن سينا بأن العالم ممكّن، فهذا النوع من الاستدلال في غاية المضيادة للاستدلال الذي رعمت الأشعرية أنه الطريق إلى معرفة الله سبحانه. وهو يبطل دليلهم بقوله: «ذلك أنهم زعموا أن دلالة الموجودات على الله ليس من أجل حكمة فيها تقتضي العناية ولكن من قبيل الجواز، أي: من قبيل ما يظهر في جميع الموجودات أنه جائز - في العقل - أن يكون بهذه الصفة وبضدها»<sup>(١)</sup>.

#### ثانياً - دليل الاختراع:

وفي إظهارنا على ما في هذا الدليل من برهان وقياس عقلي، يطلعنا د. العراقي على أن هذا الدليل يستند إلى مبدأ السببية ورفض فكرة أن العالم وجد اتفاقاً ومصادفة. فهو يؤكد على المقوله المستمدّة من فكر ابن رشد والذي يذهب إلى أن كل مُخْتَرٍ له مُخْتَرٌ - ويراهما من المقولات الفطرية في النفس، وذلك انطلاقاً من أن حقيقة هذا الموجودات إنما كونها مختارّة ولا يوجد مُخْتَرٌ دون أن يكون له أصل - أي: مُخْتَرٍ - وأن له إرادة في ظهور ما علمه واختراه. ثم يقرر مع ابن رشد أن هذا ظاهر في قوله تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذُبَابًا وَلَوْ اجْتَمَعُوا هُوَ» [الحج: ٧٣]. وهو تحدي الله للأدعية الذين أنكروا وجوده، وهو التحدي الذي يؤكد أنه لا مُخْتَرٍ ولا خالق إلا الله، ثم هو يرى أن في هذا الدليل ضرورة ت Hutchinson الوصول إلى الخالق، وهي ضرورة نابعة من معرفة الموجودات نفسها، والبحث في جوهر

(١) التزعة العقلية في فلسفة ابن رشد، ص ٢٧٣ - راجع أيضاً: مناهج الأدلة لابن رشد، ص ١٩٨، ١٩٩.

الكائنات؛ لأن من أراد معرفة الله حق معرفته فعليه أن يعرف جواهر الأشياء ليقف على الاختراع الحقيقى فى جميع الموجودات إذ إن من لم يعرف حقيقة الشيء لم يعرف حقيقة الاختراع<sup>(١)</sup>.

ويربط الدكتور العراقي بين الآيات القرآنية التى استعان بها «ابن رشد» ليظهر العلاقة بين النظر العقلى فى الكون والتعرف على دقة الاختراع وأصالحة الخلق الإلهى. يقول جل شأنه: «أَوْلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلْكُوتِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ» [الأعراف: ١٨٥].

ويقول جل شأنه: «أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبْلِ كَيْفَ خُلِقَتْ» [الغاشية: ١٧].

ويمضى العلامة الدكتور عاطف العراقي فى تفحص مقولات ابن رشد ونظرياته وموافقه بطريقة عقلانية أقل ما يقال عنها أنها ثورة للعقل فى الفلسفة العربية.

وسوف نتابع بحث هذه القضايا فى مؤلفات د. العراقي العديدة والمتعمقة عن «ابن رشد»، ومنها :

- (١) التزعة العقلية فى فلسفة ابن رشد.
- (٢) المنهج النقدي فى فلسفة ابن رشد.
- (٣) ثورة العقل فى الفلسفة العربية.
- (٤) الكتاب التذكاري «ابن رشد مفكراً عربياً ورائداً للاتجاه العقلى».
- (٥) تجديد فى المذاهب الفلسفية والكلامية.
- (٦) العقل والتنوير فى الفكر العربى المعاصر.
- (٧) الفلسفة العربية والطريق إلى المستقبل.



---

(١) التزعة العقلية فى فلسفة ابن رشد، ص ٢٧٨.



(٥)

---

تحليل د. زينب عفيفي شاكر للمجلد التذكاري  
«الفيلسوف ابن رشـٰت مفكراً عـٰربـٰياً ورائـٰداً للاتجاهـٰ  
العقلـٰ» - المجلس الأعلى للثقافة -  
إشراف وتقديم عاطف العـٰراقـٰ

---



سعدت الأوساط الثقافية العربية والأجنبية أيمًا سعادة بصدور مولود جديد في مجال الفلسفة العربية - وهو المجلد التذكاري الذي يحمل عنوان: «الفيلسوف ابن رشد - مفكراً عربياً ورائداً للاتجاه العقلاني» إشراف وتصدير أ. د. عاطف العراقي - بعد أن طال انتظار القارئ العربي لهذ المجلد الذي - ولا شك - سوف يسهم إسهاماً كبيراً في إثراء المكتبة الثقافية بالعديد من النظريات والمواضيع والأفكار الجديدة التي تضمنها هذا المجلد لنخبة ممتازة من رواد الفكر المستنير الذين وقفوا على آراء ابن رشد وتفهّموا حقيقتها، وقد شعروا بحسّهم النقدي أن ابن رشد لم يكن من أولئك الفلاسفة الذين عفا عليهم الزمن، ولكنهم وجدوا أن آرائه تصلح لمسيرة العصر، بل إنهم تبيّنا ما في فلسفته من خلود فكري، ومنهج عقلاني، واتجاه نبدي، بحيث استطاعت أن تُثبت وجودها وتُثبت أقدامها فدخلت في تاريخ الفلسفة من أوسع أبوابها، وكتب لها الخلود في نطاق الفكر العربي واللاتيني على السواء.

وما أحوجنا اليوم أكثر من أيّ وقت مضى إلى تلك الروح النقدية؛ روح العقل، روح التنوير التي تجلّت في فلسفة ابن رشد ومنهجه، فجاء هذا المجلد الضخم تتويجاً لجهودهم وتعبيراً عن مكنون الفكر الرشدي في أوسع نطاق له.

وإذا كان للفضل أن ينسب إلى أهله فهل يمكن أن نغفل حق من تحمل عباء مشقة هذا الجهد الخارق، والعمل المتواصل طيلة عشر سنوات حتى خرج هذا العمل المتكامل إلى حيز الوجود؟ لا. لا يمكن أن نغفل حق هذا الرجل الذي وهب فكره وحياته للقلم والفكر فعاش في محراب الفكر راهداً في منصب أو جاه أو مال، وسواء عنده أقدرناه حَقّ قَدْرِه، أم تناسينا ذلك في غمرة صراع

الحياة كما يفعل الكثيرون الآن في هذا الزمن.. ولكنها الأمانة العلمية، وقيم الوفاء والإخلاص والعطاء المتواصل التي غرسها فينا أستاذنا العظيم - الدكتور عاطف العراقي - طوال تاريخه الفكري. تلك القيم التي تختُم علينا أن نوفي حقه، ونقدرّه حقّ قدره، وهو - بلا شك - رائد الفلسفة الرشيدية التي اهتمت بآراء وشرح ابن رشد، وعرضها في ثوب من الموضوعية والصدق بعيداً عن أي تزييف أو تحرير سواء اتفق معها أو اختلف.

أدرك أستاذ جيلنا والأجيال المقبلة قيمة هذا الفيلسوف فشارك من قبل في كثير من المحافل الدولية والمؤتمرات العلمية التي أقيمت في كثير من دول العالم حول فلسفة ابن رشد بجهد ملموس ظهر في دراسات عميقه، ومقالات رفيعة أسهمت إلى حد كبير في تغيير النظرة التقليدية إلى فلسفة ابن رشد وأرائه.

ولكن كل ذلك لم يكن ليشجع إحساسه بقيمة هذا الفيلسوف الكبير، وبات يحلم بعمل متكامل تظهر فيه أصالة ابن رشد وقيمه التي أدركها الغرب وتعرف على مكانته الحقيقة وفلسفته قبل أن نعرف نحن ذلك، فما كان منه إلا أن تحمس لهذا العمل وأخذ على عاتقه إظهاره إلى قراء الفكر والثقافة في كل مكان في صورة مشرقة.

كيف ظهر هذا العمل الجاد إلى حيز الوجود؟ وماذا تضمن من دراسات ونظريات؟ وما قيمته؟.. هذا ما سنحاول أن نوضحه بأمانة وموضوعية.

يقول الأستاذ الدكتور عاطف العراقي في تصديره لهذا المجلد: «نظرًا لأهمية فلسفة ابن رشد، واعتقادنا بأن العديد من الدروس المستفاده من فلسفته يمكن أن تقدم الكثير من الحلول لمشكلاتنا الفكرية الحالية، فقد اتجه تفكير أعضاء لجنة الفلسفة والمجتمع بالمجلس الأعلى للثقافة - وعلى رأسها مقررها الأستاذ الدكتور حسن الساعاتي - إلى إصدار مجلد عن هذا الفيلسوف وفلسفته حتى يكون ذلك إسهاماً من جانب أعضاء اللجنة في إحياء الفلسفة الرشيدية خاصة

وأننا نقترب من مرور ثمانية قرون ميلادية على وفاة ابن رشد، إذ توفي في العاشر من ديسمبر عام ١١٩٨ م.

وهكذا أدرك المجلس الأعلى للثقافة مثلاً في لجنة الفلسفة والمجتمع قيمة هذا المفكر فأسنده مسئولية إشراف هذا العمل إلى أستاذنا، الدكتور عاطف العراقي، وهو كما نعلم جدير بذلك المسؤولية وأهل لها، فقد أصدر من قبل كتاباً تذكارياً عن «يوسف كرم» خلد به صاحبه، ووجد ترحيباً وتقديراً عميقاً في الأوساط العلمية - العالمية والعربية.

ولقد تمثلت منهجية هذا العمل في ثلاثة محاور رئيسية:

دار المحور الأول حول بحوث ودراسات عن ابن رشد وفلسفته، شارك فيها نخبة من الأساتذة والرواد والدارسين في مجال الفلسفة، وهي دراسات متنوعة تكشف عن الخلافات الكثيرة حول حقيقة آراء ابن رشد وفلسفته - وهي إن دلت على شيء فإنما تدل أولاً على مدى ما يتمتع به الدارس من مناخ حر يعبر فيه عن آرائه بصدق وحرية واقتناع، كما أنها تدل ثانياً على عمق آراء ابن رشد وثراء فكره الخالد.

أما المحور الثاني فدار حول بحوث ودراسات بلغات أجنبية تناولها اثنان من خيرة أساتذتنا الأجلاء ورواد فكرنا المستنير وهما الأستاذ الدكتور والأب الروحي أبو الوفا الغنيمي التفتازاني، والأستاذ الدكتور الأب جورج شحادة قتواني - وذلك إيماناً منهما بقيمة فilosوفنا في التراث اللاتيني والفكر الغربي.

وأما المحور الثالث فقد تضمن مجموعة من النصوص المختارة من مؤلفات وشرح ابن رشد - وهي إن دلت على شيء فإنما تدل على مدى ثراء مفكرنا، وتتنوع اهتماماته في مجال الفكر الإنساني عامه، والفلسفى خاصة.

وإمعاناً منا في تقدير هذا العمل وتقديره فسوف نتناول - بإيجاز - الدراسات والموضوعات التي حفل بها هذا المجلد والذي يبدأ بدراسة لأستاذنا الدكتور

إبراهيم مذكور بعنوان: «ابن رشد المشائى الأول بين فلاسفة الإسلام» وقد أبان في هذه الدراسة القيمة أن ابن رشد جدير بأن يعد المشائى الأول من بين فلاسفة الإسلام الذين سبقوه أمثال الكندى والفارابى وابن سينا فى المشرق، وابن باجى وابن طفيل فى المغرب، وما ذلك إلا لأنه استوعب جوانب الفلسفة الأرسطية من منطق وطبيعيات، وإلهيات، إلى جانب كتب الأخلاق والسياسة وعرضها فى صورة شروح رد بها على مخالفى أرسطو ووفق بينها وبين التعاليم الإسلامية مما كان له أثره فى نشر الفكر الأرسطى فى العربية، وفيما ترجمت إليه من لاتينية وعبرية .

ويعرض الدكتور مراد وهبة - فى دراسة عميقة - موضوع «مفارة ابن رشد» وكيف كان موضع اهتمام الغرب فى حين لم يوجد من العرب سوى الإهمال والازدراء، وبينما استفاد منه الغرب فكان مهدًا للتنوير فى أوروبا، كان موضع اضطهاد ونفي من أمهات العربية فأدى ذلك إلى ركود الفكر وتخلّفه طيلة قرون عديدة .

ويتناول الدكتور محمود زيدان - فى دراسة نقدية - موضوع «النفس والعقل عند ابن رشد» موضحًا كيف رفض ابن رشد تعريف أرسطو للنفس بأنها صورة لجسم طبيعى آلٍ، لأن معنى ذلك فناؤها بفناء البدن الذى هو مادة لها وهى صورة له ولا يمكن انفصال الصورة عن المادة فى مذهبة، وأعطى تعريفاً آخر لا يتعارض مع العقيدة الدينية فى خلود النفس، وهى أنها جو روحى قائم بذاته لا ينقسم وتستخدم الجسم كآلية لها، ورغم ذلك فلم يحل هذا التعريف - كما يقول الدكتور محمود زيدان - الإشكاليات المترتبة على القول بجوهرية النفس ولم ينجح فى محاولته فى الدفاع عن عقيدة خلود النفس فى الإسلام، بل إن النظريات النقدية التى قدمها بعض الفلاسفة المحدثين والمعاصرين لم تستطع حل مشكلة جوهرية النفس وخلودها .

ويعرض الدكتور أحمد محمود صبحى موضوع العلاقة بين الدين والفلسفة

من خلال دراسة نقدية لرأى «ابن رشد في ضوء منطق أرسطو، وتقييمه لقضية التوفيق بين الدين والفلسفة» ويصل من خلالها إلى تقرير جدلية فلسفية ابن رشد، وإن كان هذا التقرير لا يتنافي إطلاقاً مع اعتبارها ذات نزعة عقلية، وإنما يصل إلى هذه الحقيقة من خلال ثلات نقاط:

نقطة البدء في نظرياته والتي بدأ فيها ب النقد مذاهب السابقين تمهدًا لإقامة مذهبه الفلسفى الجديد على أنقاضها. ومن حيث المقدمات، فقد أثبت أستاذنا أن كل ما هو فلسفى فهو جدلى ولا شيء برهان فى أى مذهب فلسفى، وبالتالي فإن مقدمات ابن رشد لا تخرج عن ذلك المبدأ إذ إن الأسس التي تستند إليها نظرياته ليست قضايا أولية. وأما من حيث النتائج فلم تقدم فلسفة ابن رشد حولاً حاسمة لأى مشكلة فلسفية حتى توصف بأنها برهانية، وما ذلك إلا لأن الحلول الحاسمة والتنتائج القطعية لا توجد إلا في مجال الرياضيات وعلومها.

وعلى ذلك فلم تحقق محاولة ابن رشد في التوفيق بين الدين والفلسفة أغراضها لأن باطنها مخالف لظاهرها وأنه قد أبطن القول بازدواجية الحقيقة حين أعلن وحدتها، كما أنها عملت على استعلاء طبقة الفلاسفة على حساب الجدلية والخطابية من عامة الناس.

أما بحث الدكتور محمود حمود زفزوقة فكان مجراه «الحقيقة الدينية، والحقيقة الفلسفية لدى ابن رشد»، وفيها يعيد الحق إلى نصابه بتأكيده أن ابن رشد برئ من تهمة القول بتعارض الحقيقة الدينية، والحقيقة الفلسفية، وما يتربى عليها من القول بفصل الفلسفة عن الدين، وما ذلك إلا لأن قضية تناور وتعانق الحقيقتين، الفلسفية والدينية بصفة عامة قد بنيت من الدين الإسلامي نفسه، وليس من مؤثرات أجنبية سابقة على الإسلام، فليس هناك - إذن - تعارض بينهما، وابن رشد في تناوله لهذه القضية قد انطلق من مؤثرات إسلامية ووضحت تمام الوضوح في كتابيه: «فصل المقال فيما بين الحكمة

والشريعة من الاتصال»، و«الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة» ففيهما وضع افتتاحه التام بعدم وجود أي تناقض بينهما.

كيف تكون «الفلسفة الرشدية مدخلاً إلى الثقافة الإسلامية»؟ هذا ما يجيب عنه الدكتور عبد الفتاح فؤاد في دراسته داخل المجلد، موضحاً أن آراء ابن رشد الفلسفية - بل والفقهية أيضاً - هي من أنساب ما يمكن تقديمها لأنساناً في هذه الظروف الراهنة، لأن الفكر الرشدي يحمل في ثناياه من القيم ما نحن في ميسّن الحاجة إلى ترسيخه في ثقافة شبابنا، فهي فلسفة تنبذ التعصب وتحارب التطرف وضيق الأفق ولا تعتمد بالفكر الخرافي القائم على إماتة العقل وذلك بتأكيده عدم التعارض بين الدين والفلسفة وبين الحكمة والشريعة، بل دراسة موضوعات العقيدة الدينية عنده لا تقوم على جدل عقيم كما هو الحال عند أكثر المتكلمين، ولا على التسليم والتصديق القلبي في سلبية ولا وعي كما يعلن طائفة من الصوفية، وإنما تقوم على دراسة علمية فاحصة لموجودات العالم، وبذلك تنتهي العاطفة الدينية والشوق إلى معرفة الباري - إلى ازدهار العلوم الطبيعية والإنسانية وبالتالي إلى التقدم الحضاري كما يرى ابن رشد الذي يعتقد اعتقاداً جازماً بأن هذا العلم يجب أن يقترن بالعمل حتى يتتفع به في مجالات تطبيقية تساعده على التقدم والرقي.

وفي دراسة مقارنة لقضية «العلاقة بين الفلسفة والدين لدى ابن تومرت، وابن رشد» يحلل الدكتور حامد طاهر هذه القضية موضحاً كيف قدم كل منهما فكرة تتعارض تماماً مع فكرة الآخر. في بينما نجد ابن تومرت يسعى إلى الحفاظ على الشريعة من تدخلات العقل الإنساني الذي يحتوى - من وجهة نظره - على تناقضات كثيرة، نرى ابن رشد يؤكد أن للعقل مستويات متدرجة، وأن أعلىها هي التي تتوافق مع ما جاءت به الشريعة. وعلى ذلك فلا ضير من استخدام منهج القياس البرهانى للتدليل على صحة الشريعة، ورغم ذلك - وكما يؤكد د. حامد طاهر - فإن ابن تومرت لم يستطع أن يلغى دور العقل تماماً.. فهو يعترف بالضرورة العقلية التي أحد أقسامها الواجب، إذ يثبت أن البارى يعلم

بضرورة العقل، كما أن مذهبه الذي يؤكد به ضرورة استقلال الشريعة قام على بناء منطقى عقلى.

فى هذا المجلد الضخم قدمت الدكتورة زينب الخصيرى دراسة عميقه حول «مشروع ابن رشد الإسلامي والغرب المسيحي» وما يحسب لها فى هذه الدراسة أنها تعلن تراجعها عن اعتناق فكرة انعزال الفكر الرشدى عن مقتضيات عصره وتهيميش دوره وحصره فى مجرد قضية التوفيق بين الحقيقة والشريعة وما كان لهذه القضية من أثر على الفكر اللاتينى الغربى - لتعلن أن ابن رشد لم يكن مغترپاً عن حضارته وثقافته ومشاكلها، وإنما كان مستغرقاً فيها ولذلك فقد تبنى مشروع أن الفلسفة منهاج وليس مذهبًا، وأنها ببناء تشارك فى إقامته وتعديلاته عقول الفلاسفة على مر العصور، وعلى ذلك يجب فصل الفلسفة عن الفكر الدينى بحيث تعود الفلسفة إلى صورتها النقية متمثلة في الفكر الأرسطى، ويعود الدين إلى بساطته الأولى مقتصرًا على العناية بالعقيدة دون تدخل الفلسفة، وإذا كانت مصلحة المجتمع فى الماضى تقتضى التوفيق بينهما، فقد أصبحت فى زمن ابن رشد تقتضى الفصل التام بينهما.

هذا المشروع الرشدى انتقل إلى الحضارة المسيحية الوسيطة منذ القرن الثالث عشر بحيث أتاح للعقل الأوروبي الانطلاق ليحقق التأثير المذهلة التى حققها فى العصر الحديث بينما حالت نكبة الفلسفة فى العالم العربى دون استمرارها وتأثيرها فى أي مجال بفعل طغيان السلطة الدينية والفكر الدينى على العقول.

ويساهم أستاذ الفكر المتجدد الدكتور عاطف العرافى بدراسة عصرية متطرفة توافق متطلباتنا الفكرية تحمل عنوان «ابن رشد وفكتنا العربى المعاصر» ويؤكد فى هذه الدراسة أننا سنجد فى دروس ابن رشد وفلسفته أسس التثوير، ودعائم اليقظة الفكرية، وركائز التطور الخلائق الذى يدفع إلى الأمام، بعد أن أصبحت الأمة العربية على شفا حفرة من الانهيار والتمزق لغيبة العقل، وانتشار الخرافات والأساطير.. ويؤكد أننا فى أشد الحاجة إلى دعوته فى الاهتمام بالعقل

واستخدامه في كافة المجالات، وفي أمس الحاجة إلى الاجتهاد العقلى والتأويل لتجنب الفهم الضيق للقضايا والمشكلات الدينية التى ت تعرض حياتنا، وفي أمس الحاجة إلى الاستفادة من كل العلوم فى كل دول العالم، وفي الاهتمام بالعلم وقوانينه بحيث نستطيع الانطلاق بتلك الأسس الرشدية إلى أن نتقدم إلى الأمم فناكب العصر وحضارته.

ويتناول الأستاذ سعيد زايد أحد مؤلفات ابن رشد المهمة - وهو كتاب «تهاافت التهاافت» - بالدراسة والتحليل محاولاً الوقوف عند المسائل الثلاث التى كفر فيها الغزالى الفلسفية مبيناً وجهة نظر الفلسفه فيها، ثم رأى الغزالى، ورد ابن رشد عليه، كما يعرض بعض جوانب الفلسفه الرشدية مثل قضية التوفيق بين الدين والفلسفه، والفلسفه الإلهية والفلسفه الطبيعية.. موضحاً كيف سار فى تناولها على المنهج العقلى الدقيق.

كما يعرض الدكتور على عبد الفتاح المغربي قضية «التأويل بين الأشعرية وابن رشد»، وهى من الموضوعات التى تهتم بالمقارنة بين تيارين يختلف كل منهما عن الآخر اختلافاً جوهرياً، ويؤكد فى دراسته هذه تفوق ابن رشد على الأشاعرة فى اهتمامه بوضع قواعد للتأويل لضبطه، إدراكاً منه خطورة التأويل وأهميته، بينما لم يهتم الأشاعرة بوضع تلك القواعد إلا المتأخرین منهم.

وتتناول كاتبة هذا العرض د. زينب عفيفي شاكر «مشكلة الحرية في فلسفة ابن رشد» موضحة أبعادها الدينية والأخلاقية والسياسية، وكيف استطاع ابن رشد أن يقدم لنا حلًا لتلك المشكلة الميتافيزيقية وهو حل يوفق فيه بين العقل والنقل مدعماً رأيه بمبدأ السبيبية، والقول بالعنابة الإلهية التي ثبت أن أفعالنا تتسم بالاختيار الحر المفيد الذى يفسح مجالاً للإرادة الإنسانية حتى تتحقق العدالة الإلهية في إثابة المصلح وعقاب العاصي.

كما تركز الدراسة على الأبعاد السياسية لمشكلة الحرية، وكيف أنها تعبر أساس العمل السياسي وصلاح المجتمع الذى إذا سادت فيه الحرية والديمقراطية

لأغنت الناس عن الحاجة إلى الأطباء والقضاة لأن الفضيلة ستحمل الناس على احترام الحقوق والقيام بالواجبات دون إفراط أو تفريط.

أما د. نبيلة ذكرى، فإنها تتعرض «للمؤثرات اليونانية في فلسفة ابن رشد» وخاصة مشكلة قدم العالم، وأدلة وجود الله، ومشكلة الذات والصفات، والخير والشر، القضاء والقدر، ومشكلة خلود النفس.. موضحة أن إبراز هذا الأثر اليوناني في إلهيات ابن رشد لا يقلل من شأنه أو مكانته، فلم يكن ابن رشد مجرد ناقل أو شارح فحسب، بل إنه عندما تناول أفكار أرسطو بالشرح والتفسير خرج إليه بأفكار جديدة تدل على مهارة الابتكار وبراعته مما جعل أفكاره همزة الوصل بين الفكر العربي والفكر الغربي.

وتتوالى بحوث الدارسين في ذلك المجلد الضخم يقدم الدكتور سعيد مراد دراسة بعنوان: «ابن رشد بين حضارتين» يحاول فيها أن يتلمس الجذور الفكرية والمؤلفات الحضارية التي تفاعلت في تكوين عقل ابن رشد حتى أتتبت لهذا النتاج الفكري العبقري الأصيل موضحاً أن هذا التكوين قام على دعامتين أساسيتين هما: - الثقافة العربية الإسلامية التي يرى أن لها الأولوية في تكوينه العقلي، ثم الثقافة الغربية اليونانية التي كان لها أثراً فيما أنتجه من طزار فريد ومميز.

وتتناول الدكتورة ميرفت عزت إحدى مشكلات الفلسفة الإلهية وهي مشكلة الخير والشر عند ابن رشد، موضحة ارتباطها بمسائل العناية الإلهية والغاية في الكون، ومحاولة تخطي الجزئيات إلى الكليات، ومحاربة الجواز والإمكان والاعتقاد بالعلاقات الضرورية بين الأسباب ومسبياتها، مؤكدة اتجاه ابن رشد إلى اعتبار الشر أمراً يقتضيه كمال الله وعدله، إلا أن الخير موجود وهو غالب في وجوده على وجود الشر في العالم.

أما مجال الطب عند ابن رشد فقد اهتمت به الدكتورة متى أبو زيد، وهو جانب مهم أغفله كثير من الباحثين رغم مكانة ابن رشد فيه، خاصة وأنه مارس

الطب عملياً ونظرياً، حيث عمل طبيباً خاصاً لأبى يوسف خليلة مراكش، كما كان صاحب نظريات ومؤلفات طيبة أشهرها كتاب «الكليات»، وكتاب «الترىاق» وقد عالج فيما الكثير من الأمراض وأشار إلى الأدوية ووظيفتها، كما قام بشرح وتلخيص كتب جالينوس فى الطب والأدوية ومنافع الأعضاء، كما شرح أرجوزة ابن سينا فى الطب.. وهو ما أظهرته بوضوح وتناولته بالتحليل فى مقالها السابق الذكر.

وفى القسم الثانى من هذا المجلد والذى تضمن دراستين باللغة الأجنبية قدمنا الأستاذ الدكتور أبو الوفا الغنimi التفتازانى دراسة عن ابن رشد والتصوف موضحاً تأثير ابن رشد باتجاهات صوفية - رغم نقده لهذا الاتجاه - وقد وضع ذلك خاصة فى نظرية المعرفة التى اعتبر فيها أن النفس الإنسانية لا تقف عند حدود المفاهيم الحسية المادية، بل إنها تبحث عن تلك المفاهيم المجردة فى عالم آخر لا مادى هو عالم الغيبات، ولكن ماذا يعني ابن رشد بالمنهج الصوفى فى المعرفة؟؟

يؤكد الدكتور التفتازانى فى مقالته العميقه أن ابن رشد حين تكلم عن المنهج الصوفى فى المعرفة لم يتكلم عنه كتجربة ذاتية عاشها هو وتوصل بها إلى الحقيقة المطلقة بل إنه فهم أنها تجربة ذاتية فاعلية لا يفهم صاحبها أن يتحقق من صدقها بالحجج المنطقية. كما يوضح الدكتور التفتازانى فى هذه الدراسة الجادة كيف كانت اللقاءات الفكرية تتم بين ابن رشد وأبى بكر العربى الصوفى، وكيف حاول ابن رشد معرفة كيف يصل الصوفى إلى الحقيقة المطلقة من خلالها، كما أوضح تعرض ابن رشد لهجوم ابن سبعين الذى وصفه بأنه مقلد ومتردد لآراء أرسطو.

وهي دراسة تدل بلا شك عن عمق فكر صاحبها وثرائه فى شتى مناحى الفلسفة، كما تدل على منهجه الموضوعى فى النظر إلى الفلسفة وروادها رغم اتجاهه الصوفى الوجدانى.

أما الأب الدكتور جورج شحاته قنواتى فقد قدم دراسة عن ابن رشد فى عصر

النهضة موضحاً فيها كيف قامت دور النشر المشهورة في باريس، وبادو، وبولونيا، والبندقية، بطبع جميع الشروح الرشدية مع النصوص الأرسطية وهي الشروح التي كانت ترجمت إلى اللاتينية من قبل، بل إنها قامت بطبع مؤلفاته الخاصة مثل كتاب تهافت التهافت، والكليات، والترياق... إلخ. وإن دل ذلك على شيء فإنما يدل على تقدير تلك الهيئات العلمية لدور ابن رشد وفهمه للتراث اليوناني عامه والأرسطي خاصة.

ولا شك أن إسهامات الأب قنواتي في إحياء التراث الرشدي وبيان أهميته لا يمكن إغفالها بأي حال من الأحوال، فقد قدم من قبل كتاباً ضخماً عن مؤلفات ابن رشد ومخطوطاته ومطبوعاته في أنحاء العالم، كما أسهם بجهده الفكري في أكثر المؤتمرات والندوات التي أقيمت لإحياء ذكرى فلاسفة الإسلام كالفارابي وابن سينا وكذلك ابن رشد، وكم أعطى الرجل من وقته وجهه الكثير لتلك الثقافة العربية في صورتها المشرقة.

أما القسم الثالث من هذا المجلد فقد ذكرنا من قبل أنه يشمل نصوصاً مختارة من مؤلفات وشروح ابن رشد، وأعتقد من جانبي اعتقاداً لا يخالفني فيه أدنى شك أن الأستاذ الدكتور عاطف العراقي والدكتورة زينب الخصيري قد وفقاً إلى حد كبير في هذا الاختيار، إذ إنهم استطاعاً من خلال تلك النصوص بيان اهتمامات مفكراً في مجالات التأليف والشرح والابتكار في شتى مجالات الفلسفة من المنطق إلى ما بعد الطبيعة، والطبيعة، والفلك، والفقه، والطب، وأيضاً في مجال النقد والخلاف والجدل. مما جعلنا نتعرف على آراء هذا المفكر العظيم سواء في مؤلفاته المبتكرة أو شروحه أو تلخيصه.

وبعد، ورغم ما حفل به هذا المجلد الضخم من تلك المقالات العميقية، والدراسات النقدية المستفيضة حول ابن رشد وفلسفته ومكانته، إلا أن هناك بعض الجوانب المهمة التي أغفلها أكثر الباحثين وهو الجانب الطبيعي في مذهب ابن رشد، وقد تتضح من خلاله بعض آراء ابن رشد التي لا تخلو من جدية وعمق، وما ذلك إلا لأن شروحه في هذا الجانب كانت تختص تراث أرسطو.

بين فلاسفة اليونان، وكلنا يعلم كيف عبرت شروح ابن رشد عن أصناله وابتكار وفهم عميق لهذا التراث الأرسطي، وكيف كانت عوناً لفلاسفة أوروبا - في العصر الوسيط - على تخطي مراحل الفكر التقليدي الديني إلى مراحل الابتكار والتقدّم والتنوير.

كما أن الجانب السياسي في فلسفته لم يحظ بالاهتمام الجدير به، ولو لا الدراسة العميقـة التي قدمتها الدكتورة زينب الخصيري لما وقـنا على هذا الجانب المهم من فلسفته.

ولا شك أن الأستاذ الدكتور عاطف العراقي قد أدرك بحسه النـدي ما أشرنا إليه سابقاً إذ نجده في تصديقه لهذا الكتاب يقول: «ولا نزعم لأنفسنا أن هذا المجلد بما تضمنه من دراسات متعددة يمكن أن يعطينا فكرة كاملة عن الفيلسوف وفلسفته، ولكنه محاولة متواضعة نقدمها على استحياء لتبنيه الأذهان إلى أهمية ابن رشد وفلسفته».

هذا النقد لا يقلل من الجهد الخارق والعمل الضخم الذي قام به الأستاذ الدكتور عاطف العراقي، ونأمل أن يواصل مسيرة تخليد ذكرى رواد الفكر العربي من القدامى والمحـدين، وأن يوفى بوعده في إثرائنا بالعديد من تلك الكتب التذكارية التي إن دلت على شيء فإنما تدل على مدى مثابرته وإخلاصه ووفائه للتفكير الجاد وأصحابه.. وليس ذلك بغريب على راهب الفكر والقلم (\*).



---

(\*) نشرت الدراسة بمجلة «عالم الكتاب» - القاهرة.

---

صفحات من كتاب  
«مؤلفات ابن رشد» للأب جورج قنواتي  
عن كتاب «النزعة الحقلية في فلسفة ابن رشد»  
ومقدمة د. محيي الدين ساير  
وتصرير د. إبراهيم مذكرور

---





إِدَارَةُ الْقِرَآنِ

# مِهْرَجَانُ الْبُشْرَى

الذَّكْرُ لِلْتَّوْبَةِ الثَّامِنَةِ لِوفَاتِهِ

# مَوْلَانَاتُ ابْنِ الْكَوَافِرِ

تأليف

الأب الدكتور جورج شحاتة قنواتي

تقديم

الدكتور محيي الدين صابر

تصسدير

الدكتور إبراهيم بيري مذكر

الجزائر ١٩٧٨



## **فهرس كتاب «مؤلفات ابن رشد» لأب جورج قنواتي**

- مقدمة المدير العام للمنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم.
- تصدير للدكتور إبراهيم مذكور.
- منهج البحث.
- مقدمة: نبذة تاريخية عن حياة ابن رشد ومراحل نشاطه العلمي في ضوء المراجع الأولى.

### **القسم الأول**

#### **ابن رشد في مصادره**

##### **الباب الأول: المصادر الأساسية:**

**الفصل الأول: قوائم المؤرخين القدماء: ابن الأبار، الذهبي، الأنباري، ابن أبي أصيوعة.**

**الفصل الثاني: فهارس المخطوطات: إسکوريال، باريس، أكسفورد، استانبول ... إلخ.**

##### **الباب الثاني: المصادر الإضافية والبحوث الحديثة والمعاصرة:**

- ١ - مقالة مونك Munk عن ابن رشد.
- ٢ - كتاب رينان Renan: ابن رشد والرشدية.
- ٣ - حصر المخطوطات العربية لابن رشد للأب بويج Bouyges.

٤ - حصر المخطوطات العبرية لاستاينشنيدر Steinschneider.

٥ - بروكلمان Brockelmann - وسارتون Sarton.

٦ - الموسوعات الفلسفية ودائرات المعارف.

٧ - بعض الباحثين المعاصرين: جوتير Gauthier، عبد الرحمن بدوى، كروس هيرناندز Cruz Hernandez، قدرى Quadri، الأب ألونزو Alonso، فينيبوش Vennebusch، ولفسون Wolfson، محمد يوسف موسى، محمود قاسم، ماجد فخرى، عاطف العراقي، محمد بيصار... إلخ.

### الباب الثالث: منهج ترتيب المؤلفات:

١ - الترتيب الزمني.

٢ - الترتيب الأبجدي.

٣ - الترتيب الموضوعي.

٤ - الترتيب المختار.

### القسم الثاني

#### ابن رشد العربى

##### الباب الأول: المؤلفات الفلسفية:

الفصل الأول: ابن رشد المؤلف.

الفصل الثاني: ابن رشد شارح أرسطو.

الفصل الثالث: ابن رشد شارح أفلاطون.

الفصل الرابع: ابن رشد والشرح اليونان.

##### الباب الثاني: المؤلفات الكلامية.

##### الباب الثالث: المؤلفات الفقهية.

**الباب الرابع: المؤلفات العلمية:**

**الفصل الأول: الرياضيات والفلك.**

**الفصل الثاني: الطب.**

**الباب الخامس: الكتب المنحولة أو المشكوك فيها.**

**القسم الثالث**

**ابن رشد في الغرب**

**في العصر الوسيط وعهد النهضة**

**الباب الأول:** ابن رشد عند اللاتين - الترجمات اللاتينية الأولى من العربية في القرنين الثاني والثالث عشر.

**الباب الثاني:** ابن رشد عند اليهود - الترجمات اللاتينية براستة الترجمات العبرية.

**الباب الثالث:** ابن رشد في عهد النهضة - طبع جميع مؤلفاته المترجمة إلى اللاتينية في البندقية (Apud Junctas).

**الباب الرابع:** أثر ابن رشد في الغرب في العصر الوسيط - الرشدية اللاتينية.

**القسم الرابع**

**الكتب والمقالات عن ابن رشد**

**باللغات غير العربية**

**القسم الخامس**

**ابن رشد العالم**

**الباب الأول:** الندوات والمؤتمرات الخاصة بابن رشد.

**الباب الثاني:** نشر مؤلفات ابن رشد - المراكز المهمة بها.

## **ملحق الفهارس:**

- ١ - فهرس أبجدي لمؤلفات ابن رشد.
- ٢ - فهرس مؤلفات ابن رشد العربية المطبوعة حديثاً مصنفة حسب أسماء المحققين .
- ٣ - فهرس ما ترجم من مؤلفات ابن رشد إلى اللغات الحديثة مصنفة حسب اللغة التي ترجمت إليها.
- ٤ - فهرس ما حقق أو ترجم من مؤلفات ابن رشد في العهد الحديث مصنفة حسب عناوين المؤلفات .
- ٥ - فهرس البحوث عن ابن رشد أو متصلة به ، باللغة العربية .
- ٦ - فهرس الأعلام التي وردت بالحروف العربية .
- ٧ - فهرس الأعلام التي وردت بالحروف الأفغانية .
- ٨ - جدول شروح ابن رشد لكتب أرسسطو .



## مقدمة (\*)

قامت (الإدارة الثقافية) بجامعة الدول العربية، منذ ثلاثين عاماً، في سنة ١٩٤٨ م بعقد مهرجان الفيلسوف الإسلامي الكبير ابن سينا، في بغداد، بمناسبة مرور ألف عام على ميلاده.

واليوم، وب المناسبة مرور ثمانية قرون هجرية، على وفاة الفيلسوف والمفكر العربي الإسلامي أبي الوليد محمد بن رشد المتوفى سنة ٥٩٥ هـ، قرر المؤتمر العام للمنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم في دورته الرابعة (١٩٧٦ م)، أن تقيم المنظمة (إدارة الثقافة) مهرجاناً ثقافياً علمياً عن ابن رشد، وذلك تقديراً لمكانته العالية في الفكر العربي والإسلامي، وفي الفكر الإنساني على السواء، فقد أحاط ابن رشد بشقاقة الأمم السابقة وفلسفتها، وخاصة اليونان، وتولى شرح أعمالهم الفكرية والفلسفية، وشارك مشاركة نافعة في الفلسفة الإسلامية، وامتد أثره في الفكر الإنساني، وكان تأثيره كبيراً في مفكري النهضة الأوروبية الحديثة، حتى إن الكثير من مؤلفاته - كما يتضح من هذا المؤلف - فقدت أصولها العربية، وحفظت لنا في ترجمات لاتينية وعبرية، مما يدل على مدى مكانة هذا الفيلسوف والمفكر الكبير في الفكر الفلسفى العالمي.

وقد استجاب لدعوة المنظمة إلى هذا المهرجان نخبة من العلماء والباحثين المتخصصين، بالإضافة إلى مئتين للهيئات العلمية ومعاهد الاستشراق والأبحاث في الشرق والغرب، قدمو - مشكورين - للمهرجان مجموعة صالحة من الأبحاث والدراسات الجادة.

---

(\*) كتبها الدكتور محيى الدين صابر عام ١٩٧٨ م.

إن إحياء مثل هذه المناسبات الفكرية في ثراثنا الإسلامي والعربي، هو جزءٌ من نشاط المنظمة، لما فيه من تنويع بالجهد العلمي والثقافي وبالإضافات الأصلية لعلمائنا، مما يصحُّ به المثل الطيب لأجيالنا العربية، ذلك إلى جانب أن مثل هذه المناسبات تُتيح لقاءات نافعة للعلماء والمفكرين والمتخصصين مما تتورّط به الروابط وتقوى العلاقة بين الثقافة العربية والثقافات العالمية الأخرى.

وأنه يسعدني أن أقدم هذا الكتاب الوثيقة الذي يجمع بين دفتيره عرضًا مفصلاً للمؤلفات الكاملة لابن رشد في لغتها العربية أو ترجماتها اللاتينية والعبرية، والأبحاث والدراسات الحديثة عنه. وهو يمثل جهدًا علميًّا جادًّا وأصيلاً نهض به الأب العالم الدكتور جورج شحاته قنواتي، وهو شخصية عالمية عرفته الأوسمط العلمية المتخصصة بما قدم من دراسات وأبحاث في تاريخ الفلسفة الإسلامية والفكر العربي والتصوف الإسلامي، مثل دراسته المستوعبة عن «مؤلفات ابن سينا» وتحقيقاته الرصينة لكتاب «الشفاء» لابن سينا.

هذا، وقد رحبت الحكومة الجزائرية كريمةً باستضافة هذا المهرجان، ووضعت إمكانات ضخمة، وجندت جهودًا كبيرةً في سبيل إنجاحه.

وانعقاد هذا المهرجان الفكري العربي والإسلامي في الجزائر يحمل أكثر من معنى، في فترة يخوض فيها هذا القطر المناضل معركة التعرّيب والأصالة، وبعث الشخصية الوطنية والقومية، ومد جسور باقية بين الماضي والحاضر وبين الأجيال المتعاقبة.

ويأتي مهرجان ابن رشد، برهانًا جديداً على ما تأخذُ به الجزائر نفسها من خطة ثقافية تصاعدية، في الاحتفال بتراثها الضخم، في إطار المعاصرة الجادة والبصيرة.

والمنظمة على أمل أن يكون هذا المهرجان إسهامًا نافعًا منها في هذه المعركة الفكرية النبيلة، التي تخوضها الأمة العربية؛ معركة تحديد الذات الثقافية وتأصيلها، والعودة إلى المنابع الصافية الأولى، للاندفاع في حضارة العصر بثقة راسخة في النفس، ورؤى بيّنة في الفكر، وبنهجية علمية في الممارسة.

## تصدير (\*)

ما أسعد المرء حين يذدر بذرة، ثم يرى أنها أينعت وأثمرت. وقد سبق لى أن دعوتُ منذ أربعين سنة أو يزيد إلى ضرورة الكشف عن تراث الفكر الفلسفى الإسلامى وإحيائه، على غرار ما تم بالنسبة للفكر اليونانى، والفكر المسيحى فى القرون الوسطى. فأحييتَ مثلاً مؤلفات أفلاطون وأرسطو فى نصّها اليونانى، ونشرت مؤلفات ألبير الكبير، وتوما الإكوينى فى أصولها اللاتинية. ورغبت فى أن تحصر أولاً حضراً تماماً مؤلفات كبار فلاسفة الإسلام، وأن تُبين مظان مخطوطاتها، كى يستطيع الباحثون الاهتداء إليها، وأن يضطلع بنشرها متخصصون أكفاء نتقى بهم الإخراج الناقص أو الضعيف.

وكم وودتُ أن لو قام على أمرها هيئات علمية لها ماضيها، على نحو ما حدث في أوروبا وأمريكا، فتضطلع كل هيئة بجانبٍ خاصٍ ترسم له خطته وتتابع السير فيه. ولم يتوفّر لنا من ذلك إلا قدر ضئيل، كلّجنة ابن سينا المتواضعة التي استطاعت خلال ثلاثين سنة تقريباً أن تفرغ من إخراج أجزاء «كتاب الشفاء» الاثنين والعشرين في المنطق والطبيعيات والرياضيات والإلهيات، وشبيه بها لجنة أخرى أشد تواضعاً أخرجت إخراج ضرورة اثنى عشر جزءاً من «كتاب المغني» للقاضي عبد الجبار. وتتابع لجنة الفلسفة والعلوم الاجتماعية بمجلس الآداب والفنون إخراج موسوعة ابن عربى الكبرى في دقة وعناية، وهى «الفتوحات المكية»، وقد ظهر منها خمسة أجزاء، ولا تزال في الطريق أجزاء

---

(\*) كتبه الدكتور إبراهيم مذكر - القاهرة.

أخرى. ولا يفوتنى أن أشير إلى الجهد الفردية التى أسهمت فى نشر بعض النصوص الفلسفية، وأكملها ما كان موضوع بحث ونقد جامعى. فهل آن الأوان لأن يُنظم هذا النشر، وأن يوكل لمن هو أهله، وأن تشرف عليه هيئات علمية متخصصة تعد له العدة، وتتوفر له النفقات الضرورية؟

ودرجننا في الثلاثين سنة الماضية على أن نحيى ذكرى بعض كبار المفكرين، وببدأنا بابن سينا، وسرنا من بعده إلى الغزالى، وابن خلدون، ثم إلى ابن عربى والشهوردى، والفارابى، ومجال الإحياء فسيح. وحرصنا ما استطعنا على أن يشتمل هذا الإحياء على عناصر ثلاثة أساسية:

١ - دراسة بيلوجرافية تستوعب مؤلفات المحدث عنه مطبوعة كانت أو مخطوطة مع بيان مظانها، والإشارة إلى الدراسات التي دارت حوله قديماً وحديثاً.

٢ - البدء في نشر مؤلفاته نشراً علمياً محققاً، تمهيداً لاستكمالها، وإخراج مجموع مستوعب لها جميعها.

٣ - بحوث موضوعية تتصل بالمحدث عنه أو تدور حوله، وتلقى في مهرجان عالمي عام، أو تسجل في كتاب تذكاري. وما أبجدر المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم أن تضطلع بهذه الرسالة، وقد خطت فيها من قبل خطوة كريمة إحياء لذكرى ابن سينا، يوم أن كانت مجرد إدارة ثقافية بجامعة الدول العربية، وهذا هي ذه تعود اليوم إلى هذه السنة الحميدة، إحياء لذكرى ابن رشد. وفي وسعها أن تعد لهذا الإحياء جهازاً خاصاً ينسق الجهود بين البلاد العربية، ويحصل باشرافها في العالم الإسلامي. ويرسم للإحياء سياسة ثابتة، ويعده لتنفيذها خططاً واضحة، ويتبع نشر ما ينبغي نشره.

وبالآمس البعيد اضطلع الأب قنواتى، بتكليف من الإدارة الثقافية بجامعة الدول العربية، بحصر مؤلفات ابن سينا المطبوعة والمخطوطة، ورحل من أجلها ما رحل، وأخرج فيها عام ١٩٥٠ م كتاباً أفاد منه الباحثون والدارسون. ولعل من

الخير أن يعاد طبعه لكي يتدارك فيه بعض ما فات، وينفع ما ينبغي تقيقه، والأب جدير ببرهنة العلم التي وقف نفسه عليها، وعدّها جزءاً متمماً لرهبنته الدينية. ويوم أن فكرت المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم في إقامة مهرجان ابن رشد مناسبة مرور ثمانية قرون على وفاته كونت لذلك لجنة خاصة أخذت بعناصر الإحياء الثلاثة التي أشرنا إليها من قبل. ورأت أن الأب قنواتي خير من يتولى الدراسة البيلوجرافية لشخصه، وخبرته التامة، وصلته الوثيقة بالهيئات والمراکز الثقافية التي تعنى بالفكر الإسلامي في العالم بأسره. وهو فوق هذا رحالة يجب الآفاق، ويزور المكتبات الكبرى ومعاهد المخطوطات. وكنا منذ ربع قرن نتذر ببساطه السحرى الذي ينقله حيث شاء، وقد أصبح هذا البساط حقيقة واقعة. وتقبل الأب الكريم هذا العباء راضياً، واضططلع به اضطلاعاً تاماً، وعنى به مقيماً ومسافراً. وها هو ذا يخرج لنا سِفراً في مؤلفات ابن رشد، فيه إسهام واضح وعطاء سخنٌ.

وحصر مؤلفات ابن رشد ليس بالأمر الهين، ذلك لأن أصولها موزعة بين مكتبات العالم المختلفة. وقد وصلت إلينا في ثوب لغات ثلاث: العربية لغتها الأصلية، والعبرية واللاتينية التي ترجمت إليهما، ولما يمضي على موت مؤلفها زمن طويل. وقد بذلك جهود متلاحقة في حصر الترجمات اللاتينية والعبرية ونشرها، وعنيت بذلك خاصة «الأكاديمية الأمريكية للقرون الوسطى» بجامعة هارفارد، ولكن الغالية العظمى لهذه الترجمات لا تزال مخطوطة. ومقابلة نص عربي بترجمته اللاتينية والعبرية يتطلب تمكناً من اللغات الثلاث، ووقتاً وجهوداً متضادفة. ولذلك آثر باحثنا أن يقصر جهوده على المؤلفات العربية، وقد سبقه إلى ذلك آخرون، وبخاصة الأب بويج الذي اهتم بعده، وأضاف إليه ما أضاف. وحرص في تبويبه لهذه المؤلفات على أن يأخذ بالتصنيف الموضوعي، وخيراً فعل، وكانت أوثير أن يبدأ بالمؤلفات الفقهية والكلامية، ما دام لم يلتزم بالترتيب الزمني، ثم يثنى بالمؤلفات الفلسفية والعلمية، ويختتم - كما صنع -

بالكتب المنحولة. وبين المؤلفات العربية التي حصرها قدر لا يزال مخطوطاً، وما أحوجنا إلى نشره، وقدر آخر مفقود، ونأمل أن نستكمله، ولو بالترجمة من اللاتينية والعبرية، فنرد بضاعتنا إلينا.

ولم يقف الأب قنواتي عند ما كتبه ابن رشد، بل أضاف إليه ما كتب عنه قدِيمًا وحدِيثًا، وهو جدُّ كثير، وعلى صور شتَّى من مقالات وكتب، وفي لغات متعددة بين فرنسيَّة وإسبانية، والمُجليزية والمانية، إلى جانب العربية، ولعله ضمَّ الباب الثاني من القسم الأول إلى القسم الرابع من كتابه، قسم المراجع، وهو قسم مهمٌّ ومستفيض. ولم يفته أن يلخُّص بعض هذه المراجع أو يعلق عليها، وحُبًّا في البذل والعطاء شاء باحثنا أن يقف القارئ العربي على الندوات والمؤتمرات التي أقيمت أخيراً لذكرى فيلسوف قرطبة، وأن يشير إلى المراكز المعنية اليوم بنشر مؤلفاته أو ترجمتها، وما أحوجنا إلى مركز عربي جدير بهذا الفيلسوف الكبير.

هذا هو «كتاب مؤلفات ابن رشد»، وهو - ولا شك - إسهامٌ واضحٌ في إحياء ذكرى فيلسوف عظيم، وأداة نافعة من أدوات الدرس والبحث. ونحن على يقين من أن الجامعيين العرب بخاصة سيعولون عليه، ويفيدون منه، ويقدرون للأب الكريم خير ما فعل.



## مقدمة (\*)

# سِيَّدَةُ تَارِيْخِيَّةٍ عَنْ حَيَاةِ ابْنِ رَشْدٍ وَمَراحلِ نِشَاطِهِ الْعَلْمِيِّ فِي ضَوْءِ الْمَرْاجِعِ الْأُولَى

وُلِدَ أَبُو الْوَلِيِّ مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدٍ بْنُ رَشْدٍ بِمِدِيْنَةِ قَرْطَبَةِ عَامَ (٥٢٠ هـ = ١١٦٤ م) فِي بَيْتِ رَثِّ الْفَقِهِ كَابِرًا عَنْ كَابِرٍ، وَفِيهِ ثَكَنَّ مِنْ عِلْمَ زَمَانِهِ. اسْتَطَعَهُ عَنِ أَبِيهِ «الْمُوْطَأً» جَهْفَطًا، كَمَا أَنَّهُ أَنْجَدَ الْفَقِهِ أَيْضًا عَنِ أَبِيهِ الْقَاسِمِ بْنِ بَشْكَوَالِ. وَأَبِيهِ مَرْوَانَ بْنَ مَسْرَةَ، وَأَبِيهِ بَكْرَ بْنَ سَمْحَوْنَ، وَأَبِيهِ جَعْفَرَ بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزِ، وَأَبِيهِ عَبْدَ اللَّهِ الْمَازِرِيِّ.

قَدَّمَهُ أَبُنْ طَفِيلٍ إِلَى الْأَمِيرِ أَبِيهِ يَعْقُوبِ يَوسُفِ عَامَ (٥٤٨ هـ = ١١٥٣ م) فَكَلَّفَهُ الْأَمِيرُ بِشَرْحِ مَدْهَبِ أَرْسَطُو. وَقَدْ قَامَ بِذَلِكَ عَلَى نَمْطٍ ابْتَكَرَهُ فِي خَصْصَيْنِ لِشَرْحِ كِتَابِ أَرْسَطُو ثَلَاثَةِ أَنْوَاعٍ مِنَ الشَّرْحِ: الصَّغِيرُ (الْمَجْمُوعُ)، وَالْمَتوْسِطُ (الْتَّلْخِيصُ)، وَالْكَبِيرُ (الشَّرْحُ).

وَكَانَ أَبُنْ رَشْدٍ - إِلَى جَانِبِ تَعْمِقَتِهِ فِي الْفَقِهِ وَالْفَلَسْفَةِ - طَبِيبًا، وَقَدْ اتَّخَذَهُ أَبِيهِ يَعْقُوبَ طَبِيبًا خَاصَّاً لَهُ. وَفِي سَنَةِ (٥٦٥ هـ = ١١٦٩ م) تَولَّهُ الْقِضايَةَ فِي إِشْبِيلِيَّةِ ثُمَّ فِي قَرْطَبَةِ بَعْدَ ذَلِكَ بِقَلِيلٍ. وَلَمْ يَصْرُفْهُ عَنْهَا إِلَّا تَوْلَيْهُ طَبَّ الْأَمِيرِ بِنْتَهُهُ؛ ثُمَّ عَادَ فَرْتَةً أُخْرَى قاضِيًّا لِلْقِضايَةِ فِي قَرْطَبَةِ مَسْقَطِ رَأْسِهِ، وَفِي مَنْصَبِ أَبِيهِ وَجَدَهُ مِنْ قَبْلٍ. غَيْرُ أَنَّ الْأَيَّامَ تَنَكَّرَتْ لَهُ، وَأَجْتَازَتِ الْبَلَادَ دُوَلَةَ الْمُؤْمِنِينَ، وَحَلَّ السُّخْطُ بِالْفَلَسْفَةِ فَصَارَتْ كَتَبَهُمْ تَرْمِيَ فِي النَّارِ. وَوُشِّى بِهِ عِنْدَ الْأَمِيرِ

(\*) كتبها الأستاذ الدكتور جورج شحاته قنواتي.

أبي يوسف فأبعده إلى أليسانة (قريباً من قرطبة). ثم أعبد له منصبه ومات في مراكش، عاصمة المملكة في (صفر سنة ٥٩٥ هـ = ١٠ ديسمبر ١١٨٩ م) ونقل رفاته إلى قرطبة حيث يوجد ضريحه.

وكل ما نعرفه عن حياة ابن رشد مستقى من المصادر الستة العربية القديمة الآتية:

- ١ - ابن الأبار، التكملة لكتاب الصلة. نشرة عزت العطار الحسيني ١ - ٢، (القاهرة ١٩٥٥ - ١٩٥٦ م).
- ٢ - الأنصارى، الذيل والتكميلة لكتابي الموصول والصلة. عن مخطوط دار الكتب الأهلية في باريس رقم ٢١٥٦، ق. ٧.
- ٣ - ابن أبي أصيبيعة، عيون الأنباء في طبقات الأطباء، القاهرة ١٣٢٩ هـ. ج ٢، ص ٧٥ - ٧٨.
- ٤ - المراكشي، المعجب في تلخيص أخبار المغرب. المكتبة التجارية ١٩٤٩ م.
- ٥ - ابن فرحون، الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب - القاهرة ١٣٥١ هـ. ص ٢٨٤، ٢٨٥.
- ٦ - الذهبي، تاريخ الإسلام. من مخطوط باريس. المكتبة الأهلية رقم ١٥٨٢، ق ٨٠ ظ.

وإننا ثبت معظم هذه النصوص ذيلاً لهذه النبذة.

وقد عرض لكتابة حياة ابن رشد كل من كتب عنه وعن فلسفته وحاولوا أن يضعوه في إطاره التاريخي وأن يكشفوا فيما وراء الحوادث التاريخية عن أسرار مراحل حياته. وكثيراً ما ينقل بعضها عن بعض وتعتمد كلها على النصوص القديمة التي ذكرناها. وقد أثبتنا في البليوجرافيا (انظر ص ٣٠٩ - ٣٥٤) البحوث الحديثة المهمة الخاصة بهذا الموضوع.

وقد جمع الدكتور عاطف العراقي في كتابه «التزعع العقلية في فلسفة

ابن رشد»، مجموعة كبيرة من البحوث العربية، المتصلة بحياة ابن رشد في اللغة العربية بخاصة، ويمكن الرجوع إليه.

أما فيما يخص البيئة والإطار التاريخي لحياة ابن رشد، فنشير إلى المصادرين الآتيين:

- ١ - أشباح (يوسف)، تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين، ترجمة محمد عبد الله عنان، مؤسسة الخانجي - القاهرة، الطبعة الثانية ١٩٥٨ م.
- ٢ - بالنسيا، تاريخ الفكر الأندلسي، ترجمة الدكتور حسين مؤنس، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، ١٩٥٥ م.

وفي هذين الكتابين توجد مراجع عديدة.

أما عن فلسفة ابن رشد، فمن أهم المراجع كتاب عاطف العراقي: «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد»، القاهرة، دار المعارف، مكتبة الدراسات الفلسفية، ١٩٦٧ م، ٣٥٥ ص، مقدمة الدكتور أحمد فؤاد الأهوازي.

ونواة هذا الكتاب هي رسالة ماجستير حضرَّها المؤلف تحت إشراف الدكتور الأهوازي الذي يقول في المقدمة: «وهذه محاولة، ولعلها أول محاولة لتطبيق فلسفة المذاهب على تاريخ الفلسفة الإسلامية».

وإننا نعطي فيما يلى الأقسام العريضة لكتاب «النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد» لعاطف العراقي، مكتفين بذكر الأبواب والالفصول: تصدير عام.

**الباب الأول: حياة ابن رشد تمثل الاتجاه العقلي:**

الفصل الأول: تمهيد.

الفصل الثاني: ابن رشد وثقافة عصره.

## **الباب الثاني : العقل والمعرفة :**

**الفصل الأول: الحسّ والعقل.**

**الفصل الثاني: مشكلة الاتصال.**

## **الباب الثالث : العقل والوجود :**

**الفصل الأول: حل مشكلة قدم العالم.**

**الفصل الثاني: موقفه من نظرية الفيض.**

**الفصل الثالث: تفسير الظواهر الفلكية.**

**الفصل الرابع: رد كل شيء في العالم إلى أسباب تدرك بالعقل.**

## **الباب الرابع : العقل والإنسان :**

**الفصل الأول: الخير والشر.**

**الفصل الثاني: القضاء والقدر.**

## **الباب الخامس : العقل والله :**

**الفصل الأول: نقد ابن رشد لأدلة سابقيه على وجود الله.**

**الفصل الثاني: أدلة ابن رشد على وجود الله أدلة عقلية.**

**الفصل الثالث: اتفاق العقل والشرع والتوفيق بين الدين والفلسفة.**

**الفصل الرابع: خلود النفس.**

**الفصل الخامس: بعث الرسل.**

وقد أعطى الدكتور العراقي في آخر الكتاب شيئاً ملطفات ابن رشد وشرحه وأهم المصادر العربية وغير العربية.



(V)

---

مقدمة الدكتور فؤاد الأهوانى لكتاب

«النزعة الحقلية فى فلسفة ابن رشى»

تأليف: عاطف العراقي

---



المذهب العقلى عند ابن رشد موضوع جديد مبتكر لم يكتب فيه القدماء ولم يتعرضوا له، لأن الحديث عن المذاهب كالمثالية والواقعية والعقالية والطبيعية وغير ذلك من هذه الألوان الجديدة التي درجت على أقلام الفلاسفة منذ الفلسفة الحديثة في القرن السابع عشر، كل ذلك لم يكن معهوداً من قبل.

وهذه محاولة - ولعلها أول محاولة - لتطبيق فلسفة المذاهب على تاريخ الفلسفة العربية، اختار له صاحب هذا البحث، ولا نقول الكتاب؛ لأنه بحث كان قد تقدم به لنيل درجة الماجستير من كلية الآداب بجامعة القاهرة، وعكف على كتابة هذا البحث عدة سنوات حتى نضج واستوى، واستخلص منه أن مذهب الفيلسوف الإسلامي ابن رشد شارح أرسطو، يمكن أن يقال إنه مذهب عقلى.

ولكى يتضح المقصود من المذهب العقلى، تجدر الموازنة بين هذا المذهب لفيلسوف قرطبة وبين مذاهب أخرى لفلاسفة إسلاميين آخرين مثل ابن سينا والفارابى وهما أبرز ممثلين للفلسفة العربية، وأكبر علميين لهذه الفلسفة ظهرا فى المشرق الإسلامي.

فإذا أردنا أن نصف - على وجه العموم - مذهب ابن سينا إنه مذهب إشراقي، ولسنا نقول إنه صوفى. هكذا ارتضى الشيخ الرئيس لنفسه أن يصطعن هذا المذهب ليصور فلسفته الحقيقة، كما نجد له فى كتبه المتأخرة وعلى رأسها «الإشارات والتنبيهات».

إذن: الفلسفة الحقة في نظر ابن سينا وأضرابه هي تلك التي تلتمس عن طريق الحدس، أو الإلهام، أو الذوق، لا عن طريق النظر العقلى.

فالنظر العقلى يعتمد أساساً على العقل الذى يعتمد بدوره على الحسّ. ونرتفع من هذه المحسوسات التى ندركها جزئيةً بطريق الحواس لكل جزئى منها شكله وهىته وحدوده، وعلى الجملة: تركيبه التركيب المادى الذى يتميز به الفرق عن الآخر بحيث تتعدد الأفراد وتتعدد وتتكاثر، حتى تبلغ العدد الذى لا يحصى ولا يمكن أن يستقصى لأنّه عدد لا نهاية له باعتبار أنّ الجزئيات المحسوسة لا تنتهى. نقول: نرتفع من هذا المستوى المحسسى إلى المستوى العقلى لأنّنا لسنا بقصد الوقوف عند هذه المحسوسات ولا عند هذا النظر الحسى وإنّما شأن الإنسان كالحيوان وإنما الذى يميز الإنسان حقاً عن غيره من الحيوانات هو هذا النظر العقلى وجواهره العقللى هو رد الكثرة إلى وحدة.

هذه المعقولات كلية، كما نقول: إنسان ونبات وطائر وفرس وباب وكرسي وشجرة، لسنا نقصد هذه الشجرة بالذات لأنّ الأشجار - كما قلنا - عدد لا يحصى ولا ينتهي، فعند قولنا شجرة؛ كأنّا بهذا المعنى الكلى "حددنا اللامتناهى فى شيء واحد متناهٍ".

هذه المعانى الكلية معقولة. العقل هو الذى يدركها، وهو الذى يضعها، وهو الذى يفرضها على الأشياء، فالعقل البشرى هو المنظم لهذا الشتات فى الكائنات التى يدركها الحسّ. ومن أجل ذلك وجب أن نقدر هذا العقل قدره وأن نرفع من شأنه.

وهذه الفكرة عن العقل والمعقولات لم يختص بها ابن رشد وحده وإنما نشأت في الفلسفة القديمة اليونانية حتى انتهت إلى أرسطو واستقرت عنده. غير أنّ الفلاسفة بعد أرسطو الذين أخذوا عنه، وكانوا امتداداً له، وشيراماً لفلسفته، أو الفلاسفة الذين اختلفوا عن أساس مذهبـه - كالرواقيين مثلاً - وذكـار لهم في الفلسفة طريق آخر وفلسفة أخرى يردون بها إنّ تصرـيحاً أو تلمـيناً - على أرسطـو، هؤـلاء وأولـئك لـهم يفصـلـوا أمر المذهبـ العـقلـى أو هـذه العـقـلـانـية - إنّ صـحـ هذا التـعـيـير - كما فعلـ ابنـ رـشدـ. فـنـحنـ إـذـا قـرـأـناـ كـتابـهـ الـذـىـ اـسـتـقـلـ فـيـهـ بـالـرـأـىـ عـنـ أـرـسـطـوـ وـالـذـىـ يـمـكـنـ أـنـ يـعـدـ مـثـلاـ لـفـلـسـفـتـهـ وـفـدـهـ أـجـبـنـ تـمـثـيلـ، نـعـتـىـ

«تلخيص ما بعد الطبيعة» على الرغم من أنه كتاب صغير، نجد أنه يوضح فيه هذا المذهب العقلي توضيحاً كافياً. فهذه المقولات الكلية وهذه المعانى الكلية لا يستمدّها الذهن قبل المحسوسات ف تكون أشبه بأفكار فطرية في العقل. وليس هي مثلاً قائمة بذاتها خارج العقل ثم يحاول الذهن أن يتصل بها ليعرفها كالماثلين من أتباع أفلاطون. ولكن هذه المعانى الكلية، العقل البشري هو الذي يستتبّ لها من المدركات الحسية ويجردها تجريداً ثم يفرضها فرضًا على الأشياء. ومن هنا يمكن أن يقال إن العقل البشري هو الذي ينظم شتات الكائنات أولاًً بطريق المعانى الكلية المفردة التي تسمى في العرف الفلسفى بالتصورات، وثانياً بطريق الربط بين هذه المعانى الكلية والحكم ببعضها على بعضها الآخر وتصديق العقل بصحة هذا الحكم وهو المسمى باللغة الفنية الفلسفية أيضاً بالتصديقات. أو بعبارة أخرى كما هو معروف من أن المنطق يتّالّف من بابين كبيرين هما التصورات والتصديقات.

فإذا كان الإنسان بما له من عقل لا ينفك يُصدر على الأمور أحکاماً تلو أحکاماً، بعضها أحکام صادقة، وبعضها الآخر أحکام كاذبة؛ فإن مصدر هذه الأحكام التي عليها اعتماد الإنسان في سلوكه وفي حياته إنما هو العقل البشري. هذا المعنى هو الذي طبّقه الأستاذ عاطف العراقي من خلال هذا البحث الذي يقدمه الآن لطبعه ونشره، ويحاول فيه أن يثبت أن مذهب ابن رشد كان مذهبًا عقليًا.





(Λ)

---

جزء من دراسة د. عبد الرزاق قسوم لدراساتي عن ابن رشد.  
من كتاب «مدارس الفكر العربي الإسلامي المعاصر»

---

وجزء من مقالة للدكتور عبد الرزاق قسوم (العدد الأول من مجلة ابن رشد (الجزائر ١٩٩٨م) بعنوان: حوار الحضارات عبر المنهج العقلي الرشدي) عن دراساتي الرشدية.



**يقول الدكتور عبد الرزاق قسوم:**

هناك من يعتقد أن العقل هو الانعتاق من كل قيد، وأصحاب هذا الرأى كثيرون، فهناك كتاب «ثورة العقل» للأستاذ الدكتور عاطف العراقي. ويكتفى أن يقرأ الإنسان فقرة واحدة من مقدمته، ليدرك القيمة الحقيقة للعقل عند هذا الفيلسوف العربي ابن رشد، يقول د. العراقي: «إن التجاهى الذى أؤمن به، وأدافع عنه فى مجال الفلسفة العربية هو الاتجاه العقلى التجددى، وأكاد أقطع بأننا لو سرنا فى طريق التقليد مئات السنين، وانحرفنا عن نهر العقل، فلن نستطيع التقدم خطوة واحدة فى سبيل إرساء دعائى فلسفتنا العربية، وكشف ما فيها من مواطن القوة والضعف، بحيث نستطيع وصل ما انقطع، أى: حتى يكون تاريخ الفلسفة العربية تاريخاً متداً، وليس تاريخاً انقطع بموت الفيلسوف ابن رشد»<sup>(١)</sup>.

يقول الدكتور عبد الرزاق قسوم فى جزء من مقالة له منشورة بالعدد الأول من مجلة ابن رشد (الجزائر ١٩٩٨م) بعنوان: حوار الخبارات عبر المنهج العقلى الرشدى:

إذا كان تأثير ابن رشد فى الفكر الغربى المسيحى قد أحدث كل الأبعاد التى أشرنا إلى بعضها<sup>(٢)</sup>، ونشأ من جراء ذلك دعاء، ومتمنهجون بمنهجه، فىهم المسيحى المؤمن، وفيهم اللائكى الملحد، وكلهم استظلوا بمظلة الفكر المسلم ابن رشد، إذا كان كل هذا التأثير قد حدث، فهل يمكن القول بوجود رشديين معاصرین فى الفكر الإسلامى؟

(١) عاطف العراقي: «ثورة العقل فى الفلسفة العربية» - القاهرة: دار المعارف بمصر، ١٩٧٥م، ص ١٣.

(٢) أشار المؤلف إلى مجموعة من الأبعاد فى الجزء الأول من مقالته المشار إليها.

إن ما لا جدال فيه، أن قائمة الدراسات الإسلامية المعاصرة، المتخصصة في فكر ابن رشد يطول حصرها، وأن الدارسين لفكرة يتزايد عدهم في كل مكان، غير أن العدد يقل عندما يتعلق الأمر بدعاة المنهج الرشدي، المتبين لعقليته، المقتندين بطريقة تفكيره وتحليله ..

ولعل ما يدعو إلى وقفة تأمل خاصة في هذا المجال، هو بروز صحوة عقلية متميزة في الفكر العربي الإسلامي، تتخذ من العقل أداة معرفية كبرى، ومن المنهج الرشدي العقلاني طريقاً موصلاً إلى الحقيقة وإلى التقدم ..

ووسط هذه الصحوة العقلية الرائدة، يقف ثلة من المفكرين، يمثلون - من وجهة نظرنا - علامات تجدیدية مضيئة في محاولة النهوض بالفكر العربي، وإحلال الفلسفة العربية محلها المفقود بنكبة وموت ابن رشد.

وميزة هؤلاء، الفلاسفة، أنهم يتوزعون على خارطة العالم الإسلامي مشرقاً ومغاربياً، فنجد من بينهم الشيخ محمد عبده، و د. عبد الرحمن بدوى، و د. عاطف العراقي، و د. زينب الخضرى، و د. محمد عابد الجابرى، و د. طيب تيزينى، و د. عبد المجيد الغنوشى، ومحمد المصباحى، و د. عبده الحلو، و د. جمال الدين العلوى وغيرهم ..

إن المحلل لإنتاج هؤلاء المفكرين، يدرك - من أول وهلة - مدى التأثر بابن رشد في منهجيته العقلانية، حتى وإن اختلفت درجة التأثر عندهم .. بحيث يمكن تصنيفهم إلى يمينيين رشديين وإلى يساريين رشديين - على حد استعارة قاموس السياسيين ..

ومهما يكن، فإن هذا العدد من الفلاسفة المعاصرین يدحضن أطروحة البعض من أن ابن رشد قد ظل مهاجراً عن فكره الإسلامي، لأنه لم يحدث فيه من الأثر ما أحده في الفكر الغربي اللاتيني ..

صحيح أن دعاة المنهج الرشدي، والمتفاعلين مع عقليته، لم يجمدوا على نفس القواعد الرشدية، في البرهنة، والتأويل، والتوفيق بين الفلسفة والدين،

أو بين العقل والنقل، وذلك لاختلاف العصر، وتبين القضايا المطروحة على العقل المسلم اليوم، ولكن الجميع يقفون على صخرة منهجية صلبة، هي صخرة المنهج العقلي، الذي تبدو الحاجة ملحة إليه، في عملية التحول الكبري التي يقودها المجتمع العربي المسلم، لمواجهة التخلف الاقتصادي، والجمود الفكري والسلط السياسي، والتفكك الاجتماعي.

ويكفي أن يستعرض الدارس عناوين بعض هؤلاء المفكرين ليدرك صحة ما نذهب إليه.. فثورة العقل عند عاطف العراقي، وبنية العقل عند محمد عابد الجابري، وإشكالية العقل عند محمد المصباحي.. والمنزل الرشدي عند جمال الدين العلوى، إن هى إلا مفاهيم ذات أبعاد ودلالات عميقه في الطرح، تبين إلى أي حد تبدو الحاجة ماسة إلى إعادة قراءة وتأمل الفكر الرشدي، لاستخلاص أهم الأدوات المعرفية، لحل مشاكل وإشكاليات الفكر الإسلامي المعاصر..

فقد استعان محمد عابد بالمنهج العقلاني الرشدي في تصحيحه للعقيدة، وفي حواره الحضاري مع أصحاب الديانات الأخرى، وأعلن عاطف العراقي ثورته العقلية، مستلهماً عناصرها من ابن رشد، فوقف بها في وجه الجمود والتحجر وفرض أنواع الوصاية على العقل. أما محمد عابد الجابري فقد وظف المنهج العقلي الرشدي في ثالوثيته البيانية والعرفانية والبرهانية، للتدليل بذلك على أن شمس العقل قد تشرق من الغرب الإسلامي.

إننا وإن كنا لا نستطيع - في هذه العجلة - تفصيل خصوصيات كل فكر، لأنتابع ودعاة الرشدية الإسلامية المعاصرة، فحسبنا أن ننبه إلى وجود مخزون فلسفى مهم في فلسفتنا المعاصرة، ويبقى مجال البحث والتنقيب حقولاً بكرأ، ويكفى في ملتقانا هذا أن ننبه الباحثين إليه، فتلك من أبيل مهام مثل هذه الملتقىات العلمية.





(٩)

---

ملخص دراسة الدكتور عصمت نصار  
لكتاباتي في الفلسفة الرشيدية وهو جزء من دراسته  
المطلولة بعنوان «الأبعاد التنويرية في فلسفة ابن رشد»

---



يقول الدكتور عصمت نصار:

\*عاطف العراقي .. رشدياً في ميزان النقد:

يعد أستاذنا عاطف العراقي - بلا منازع - في طليعة رواد طور النضج والاكتمال في الدراسات الرشدية العربية المعاصرة. ذلك الطور الذي استفاد باحثوه من الأبحاث السابقة عليهم بعد عرضها على ميزان النقد.

فقد أخذ على عاتقه مناقشة معظم القضايا التي أثارتها الكتابات الرائدة السابقة عليه ونجح في تطويرها وتأصيلها وتصفيتها من الأخطاء المنهجية ومن الأغالط التاريخية.

وقد تميزت أبحاثه بذلك الطابع الأكاديمي الواضح في أسلوبه، والأصيل في مصادره، والطريف في نتائجه. ذلك فضلاً عن تعوييه على الشروح بجانب الكتب المؤلفة الخالصة في دراسته وتحليله للفلسفة الرشدية؛ اعتقاداً منه أن شروح ابن رشد لكتب أرسطو بأضرابها الثلاثة - الشرح الأكبر، والأوسط، والتلخيصات - هي الجزء المكمل والمتمم لأرائه الفلسفية، ومن ثم فلا غنى عنها لفهم فلسفته وتبرير العديد من النظريات التي قال بها. وباعتبارها المصدر الأول الذي استقت منه المدارس الرشدية اليهودية والمسيحية في أوروبا منذ القرن الثالث عشر فلسفاتها. وقد انتهج أستاذنا عاطف العراقي - في جل دراساته عن ابن رشد - المنهج التقدي في العرض، والمنهج المقارن في المعالجة؛ طمعاً منه في فضح أخطاء المؤرخين وأغراض بعض المستشرقين، وتجاوز عثرات الأوائل من الدارسين، والوقوف على مصادر فلسفة ابن رشد يونانية كانت أم إسلامية - وذلك للكشف عن مواطن الابتكار في فلسفته من جهة، والتأكد على أصلية

نزعته النقدية التي ترقى به إلى مراتب الفلسفة الخالص من جهة أخرى - وتوسيع أثره في الفلسفة الأوروبية، وسيطها وحديثها، ومبلغ اهتمام الدارسين المعاصرین في الشرق والغرب بالفلسفة الرشدية، وإبراز جوانب فلسفة ابن رشد التنویرية، وترغيب الشبيبة من الباحثين في دراستها وتتبع أثرها في الفكر العربي الحديث.

وقد تناولت كتاباته معظم جوانب فلسفة ابن رشد (نظريته في الحرية، التأويل، السياسة، الأخلاق، وزعزعته العقلية، ووجهته النقدية، ورؤيته للحقيقة، وتقسيم محاولته للتوفيق بين الدين والفلسفة، والتآويلات المختلفة لكتاباته وأثرها في العصر الحديث ومكانتها في الثقافة العربية المعاصرة) غير أنها ركزت على تقسيم ثلاثة أمور: نزعته العقلية، ووجهته النقدية، ورؤيته التنویرية. وقد نجح أستاذنا عاطف العراقي إلى حد كبير في تقديم دراسات وافية عالج فيها هذه القضايا خير معالجة. وقد انتهي أستاذنا في ترغيب تلاميذه في الدراسات الرشدية وتوجيههم إلى الموضع التي تحتاج إلى البحث والدرس لا في مصر وحدها بل في العالم العربي.

أضف إلى ذلك حرصه على المشاركة في تنظيم المؤتمرات العلمية التي تعقد عن ابن رشد في شتى أنحاء العالم، وجهده الملاحوظ الذي كان وراء نشر وتحقيق كتابات ابن رشد في الثقافة العربية.

#### · ومن أهم النتائج التي انتهى إليها من دراساته المتعددة:

أن محنة ابن رشد لم تكن محنة سياسية في المقام الأول بل هي محنة ثقافية دينية ساءلة أبت إلا أن تخالص من الفلسفة باعتبارها الحكمة العقلية التي عجز عن فهمها الفقهاء الممثلون للرأي العام القائد الذي نفرَ العامة من الفلسفة باعتبارها دربًا من المروق والإلحاد. وراح يؤكد أن التعصب - وليس الدين - هو العلة الحقيقة لاضطهاد الفلسفه وحرق كتبهم، ودلل على ذلك ببعض الواقع التاريخية السابقة على ابن رشد.

وأن إعلاء ابن رشد للحججة البرهانية على غيرها من العوامة الخطاطية والمعرفة الجدلية جعله من الفلاسفة التنويريين الذين يرفضون كل سلطة دون سلطة العقل في طلبهم للحقيقة ويفرقون بين المعتقدات الإيمانية والمعارف العلمية، ودلل على ذلك بانتصار ابن رشد دائمًا للعقل في فصله في القضايا التي تصدّى لها.

وأن من الخطأ الظن بأن ابن رشد قد تكلم عن العلاقة بين العقل والشرع حاصراً نفسه في دائرة الشرع أو واصعاً فكره في قوالب جدلية، بل معلنًا لمبادئ عقلية برهانية يؤمن هو بها. وعلى هذا يكون رأيه في التوفيق رأياً مساوياً لمبادئ اللغة مساوقة تامة.

وأن فلاسفة الإسلام بمن فيهم ابن رشد قد عجزوا عن التوفيق بين الحكمة والشريعة، والبرهنة على أنها يمثلان حقيقة واحدة، وفي الوقت نفسه يرفضون العديد من التأويلات السابقة عليه حيال هذه القضية مبيناً أنه من الخطأ الحكم على محاولة التوفيق - سواء في الإسلام أو في المسيحية - من منظور الكفر أم الإيمان، بل من منظور نقدى للكشف عن القدر المعقول فيها. وانتهى إلى القول بازدواجية الحقيقة عند ابن رشد، وأن الحقيقة الدينية، والحقيقة الفلسفية لا يمكن الجمع بينهما في نسقٍ عقلي واحد.

- إن حل مشكلة الأصالة والمعاصرة - التي ما انفكَ الكتاب يبحثونها - يجب أن يستلهم من فلسفة ابن رشد التي ألفت بين الأصالة والمعاصرة، ووأمنت بين الثواب والمتغيرات في الثقافة العربية.

ومن العسير أن تجد دراسة جادة عن ابن رشد تخلو من أثر فكر عاطف العراقي باعتباره أمير منبر الرشدية في الثقافة العربية المعاصرة.





---

### جزء من دراسة الباحثة

أنكا فون بوجولجن (ألمانيا الالتحادية)  
لباحثة في مجال الفلسفة الرشيدية. وباحثة أنكا  
قد ذكرت فحلاً مطولاً في رسالتها للدكتوراه  
عن بحوث في الفلسفة الرشيدية.

---



تقول الباحثة أنكا فون كوجوجن - جامعة بورخ بولمانيا الاتحادية في جزء من بحث لها بعنوان: «الرشدية العربية المعاصرة»<sup>(\*)</sup> منشور بالمجلة التونسية للدراسات الفلسفية - ١٩٩٨ م:

إن الباحثين العرب الذين أصفهم فيما يلى «بالرشديين» ينطلقون من أربع مسلمات:

- أولاً: إن الفلسفة العربية - بوفاة ابن رشد - قد أشرفـت على نهايتها.

- ثانياً: يـبدو أن ابن رشد قد دخل طي النسيان - بـصفـة شـبه نـهاـية - في المـشـرق الـإـسـلامـي.

- ثـالـثـا: إن ابن رـشدـ أـنـارـ العـقـلـ فـىـ أـورـيـاـ.

- رـابـعاً: يـجـبـ أنـ يـعـادـ إـحـيـاءـ أـثـرـ ابنـ رـشدـ فـىـ الـعـالـمـ الـعـرـبـ لـأـنـ ذـلـكـ يـمـكـنـ منـ رـدـ الـاعـتـارـ إـلـىـ الـعـقـلـ لـدـيـهـ.

إن المسـلـمةـ الأولىـ التـىـ تـقـرـ بـأنـ ابنـ رـشدـ هوـ آخرـ فيـلـسـوـفـ عـرـبـ تـسـتـنـدـ إـلـىـ الرـأـيـ الشـائـعـ بـأنـ الـفـلـسـفـةـ الـهـلـيـنـسـتـيـةـ ذاتـ الطـابـعـ العـقـلـانـيـ تـمـثـلـ وـحدـهاـ الـظـاهـرـةـ الـفـلـسـفـيـةـ فـىـ الـإـسـلـامـ. وـيـهـذـاـ التـحـدـيدـ لـلـفـلـسـفـةـ بـنـاهـضـ الرـشـديـونـ الـعـرـبـ التـعـرـيفـاتـ الـأـخـرـىـ كـتـلـكـ، التـىـ تـضـمـ الـحـكـمـةـ الـإـلـهـيـةـ التـىـ ظـهـرـتـ تـحـتـ تـأـثـيرـ ابنـ سـيـنـاـ وـالـتـصـنـفـ منـ نـاحـيـةـ، كـمـاـ يـعـارـضـونـ منـ نـاحـيـةـ أـخـرـىـ أوـلـكـ الـذـينـ يـعـتـبـرـونـ أـنـ الـفـقـهـ الـإـسـلـامـيـ وـعـلـمـ الـكـلـامـ يـمـثـلـانـ السـمـةـ الـبـوحـيـدةـ وـالـحـقـيقـيـةـ لـلـفـلـسـفـةـ الـعـرـبـيـةـ وـيـرـفـضـونـ الـفـلـسـفـةـ الـهـلـيـنـسـتـيـةـ فـىـ الـإـسـلـامـ عـلـىـ أـنـهـاـ «ـغـيـرـ أـصـيـلـةـ»ـ.

(\*) هذا النص قدمته الباحثة في إطار ندوة حول «الرشدية في العصر الوسيط وفي عصر النهضة» تحت عنوان: الرشديون في القرن العشرين. حول قراءة ابن رشد في العالم العربي. ونشر ضمن أعمال الندوة في دار شبور للنشر ١٩٩٤ م والتي نشكرها على السماح لنا بترجمته ونشره (ترجمة د. محمد التركي).

أما المُسلمة الثانية التي تقول بأن ابن رشد لم يقع اعتباره في وطنه ونسى تماماً فهى تستند إلى طرح إرنست رينان ومصادره العربية فقط. وهى حقاً في حاجة إلى مراجعة رغم أنه ليس هناك شك لأن الاستعداد لاستيعاب ابن رشد أصبح واضحاً لا محالة في القرن العشرين، وبغضّن الطرف عما صار معروفاً خاصة عن طريق عروض رينان لما ورد في المعاجم البيلوجرافية والسيّر وكذلك في المدونات التاريخية للقرنين الثاني عشر والرابع عشر والتي أقل ما يقال عنها أنها تكن الاعتراف لأعمال ابن رشد فقد استقطب ابن رشد أيضاً اهتمام علميين مشهورين هما المتكلّم الحنبلي والفقيـه ابن تيمية (١٢٦٣ - ١٣٢٨ هـ) والمؤرخ العربي المعروف والمنظر في علم العمران ابن خلدون (١٣٣٢ - ١٤٠٦ هـ).

لقد أله ابن تيمية ردّاً على رسالة ابن رشد الفلسفية والكلامية «الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الله» - لم تتم - حسب اطلاقـى - دراسته حتى الآن. أما ابن خلدون فيذكر في المقدمة لعمله الوافي حول تاريخ الأمم عددًا من شروحات ابن رشد وينقده في مواضع كثيرة جداً وحسب ما جاء في سيرة صديقه الحميـم المؤرخ الأندلسـي ابن الخطيب (١٣١٣ - ١٣٧٤ هـ) فإن ابن خلدون قام أيضـاً بتلخيص العديد من كتب ابن رشد، ويبدو أن مدرسة الفيلسوف الفارسي ملاـ صدر (المتوفـي سنة ١٦٤٠ م) قد اهتمـت هـي الأخرى في القرنـين السابـع عشر والثامـن عشر بشرحـ ابن رشد لأرسـطـو طالـيسـ.

ويبدو عمومـاً أن كتاب «تهافت التهافت» قد لقـى قبولاً أكثر من شروحـ ابن رشد، فرغم قلة توافـر المخطوطـات التي وصلـتنا فإنـ هذا الكتاب كان متداولاً في مدرسة إصفـهـانـ في القرنـ السابع عشر على الأقلـ، وكذلك في الأوسـاط العلمـية داخلـ الإمبراطـورية العـثمانـية ومـصرـ في غضـونـ القرنـ الثامـن عشرـ. أما الحـقيقةـ التي لا نـزاعـ فيهاـ فهيـ أنـ مؤـلفـاتـ ابنـ رـشدـ الفلـسفـيةـ والـكلـامـيةـ لمـ تـكـنـ ضـمـنـ برنـامـجـ الـدـرـسـ بـجـامـعـةـ الأـزـهـرـ ولاـ غـيرـهاـ منـ المـدارـسـ الإـسـلامـيةـ المرـمـوةـ حتـىـ نـهاـيـةـ الـقـرـنـ التـاسـعـ عشرـ. ولـمـ يـتمـ إـدـماـجـهاـ فـيـ ذـلـكـ البرـنـامـجـ إـلـاـ فـيـ بـدـاـيـةـ الـقـرـنـ العـشـرـينـ، وـعـلـىـ اـسـتـحـيـاءـ؛ نـظـرـاًـ لـلـمعـارـضـةـ التـيـ لـقـيـتهاـ مـنـ قـبـلـ مـشاـيخـ التـعـلـيمـ الـمحـافظـ.

والملمة الثالثة التي تقول بأن ابن رشد قد أنار العقل في أوروبا تستند هي الأخرى - شأنها شأن الطرح الثاني - أساساً إلى دراسة رينان. غير أن مختلف الباحثين العرب يقيّمون «الرشدية اللاتينية» بصفة متباعدة. فلا أحد منهم يشك في وجودها ولكن شكهـم يستهدف مدى صدق التأويـلات الرشـدية من حيث صيغتها القـدية الدينـية.

أما المـلـمة الرابـعة التي تطالب بـإحياء آثار ابن رـشد في العالم العربي لما له من تأثير يساعد على إعادة الاعتـبار للـعقل فـهي تـشكل موضوع التـحلـيل التـالـي:

إن المرـجـع الذي يـحتـل الصـدارـة في التـعامل مع آثار ابن رـشد أولاً في مصر، ثم ابـتدـاء من السـتيـنـات في سـورـيا ولـبنـان والمـغـرب وـتونـس، هو مـتن مـغـايـر لـما عـرفـه القراء «الـلاتـينـين».

فـأـرضـية التـعـامل مع ابن رـشد لـيـس الشـروح وإـغاـ الرـسـائل الكلـامـية والـفلـسـفـية الأـرـبـاعـة. أما أورـبا فـلم يـكـن لها اطـلاـع إـلا عـلـى وـاحـدة مـنـها وهـي «ـتهـافـتـ» الـهـافـتـ الذي أـصـبـح متـداـولاً بالـلـغـة الـلـاتـينـية مـنـذ سـنة 1328 مـ كـأـحد مؤـلفـات ابن رـشد، أما الرـسـالة القـصـبـية «ضـمـيمـة المسـأـلة التي ذـكـرـها أبو الـولـيد في فـصلـ المـقالـ» والتي تـعرـفـ اليـوم عمـومـاً بـ«ـالـضـمـيمـةـ» فـهـي قد تـرـجمـت فـعلـاً إـلـى الـلـاتـينـية. ولكن كان من الصـعب جـدـاً نـسبـتها إـلـى ابن رـشد.

فالـقـسـيس الدـوـمـيـنـيـكـي الإـسـبـانـي رـيمـونـ مـارـتـينـيـ الذي كان متـضـلـعاً في اللـغـات الشرـقـية ضـمـمـها إـلـى مؤـلفـه "Pugio Fidei aduersus mauros et Judoes"

نـاعـعاً إـيـاهـا: رسـالـة ابن رـشد إـلـى صـديـقه "Epist ola ad amicum"

لـكـنـ بالـنـسـبة إـلـى الرـسـالـتين الـبـاقـيـتـين فـلم يـعـثر حتى الآـن عن تـرـجمـات لـهـما إـلـى الـلـاتـينـية، باـسـتـثنـاء التـرـجمـات الـقـلـيلـة أوـ التـلـاخـيـص لـبعـض الفـقـرات التـي جـرتـ في الـقـرنـ السـادـسـ عـشـرـ. وـنـقـصـدـ هـنـا بالـرـسـالـتـين الـبـاقـيـتـين كتاب «ـفـصـلـ المـقالـ» فيما بين الـحـكـمـةـ وـالـشـرـيـعـةـ منـ الـاتـصالـ» وـرسـالـةـ «ـالـكـشـفـ عـنـ مـناـهـجـ الـأـدـلـةـ فـيـ عـقـائـدـ الـمـلـلـةـ» السـابـقـ ذـكـرـهاـ، وـقدـ نـشـرـتـ هـاتـيـنـ الرـسـالـتـينـ بـالـإـضـافـةـ إـلـىـ «ـالـضـمـيمـةـ»ـ منـ

قبل ماركوس يوسف مولر Marcus Joseph Muller سنة ١٨٥٩ م بميونخ باللغة العربية تحت العنوان الألماني Philosophie und Theologie des A verroes. أي: «الحكمة والشريعة لدى ابن رشد»، وأصبحت بعد طبعها في متناول القراء جميعاً والمستشرقين والجمهور العربي. وهذه الأعمال هي الأكثر نشرًا باللغة العربية ورواجًا من بين مؤلفات ابن رشد.

لقد حاول ابن رشد في هذه الأبحاث أن يفرض على النخبة المثقفة دراسة الفلسفة أو الحكمة باعتبارها واجباً ينص عليه الشعاع وأن يستدل في نفس المقام على وحدة الحقيقة. فهو قد بين أن الحقيقة المبنية على الأدلة الفلسفية اليقينية والأدلة النصية الخطابية هي واحدة. وبذلك سعى إلى التوفيق بين نظريات الفلاسفة المسلمين (الذين اتهموا بالإلحاد) وبين التعاليم القرآنية. وهذه النظريات هي بالأساس: مسألة قدم العالم، واستحالة حشر الأجسام، والقول بأن المعرفة الإلهية مقتصرة على علم الكليات.

بعض هذه المسائل التي يناقشها الباحثون حالياً تمثل تلك التي خاضها الرشديون اللاتين وكانت سبباً لتكفيرهم من قبل السلطة الكنسية.

غير أن عملية إحياء أثر ابن رشد تدخل في إطار مغاير للوضع الذي استقطب آنذاك الاهتمام بشروحه لمؤلفات أرسطو رغم تقارب وجهات النظر مثلاً في محاولة فتح مجال مستقل أكثر للعقل. فمنذ أكثر من قرن ونصف يسعى المثقفون العرب من مسيحيين ومسلمين إلى تحرير العقل من قيود العقيدة بدون اللجوء إلى ابن رشد. كان استيعابهم المباشر للتفكير الغربي مدعماً في بعض الحالات بالقول بأن الإسلام دين عقل لا يقف حجر عثرة في سبيل استقلالية العقل. أما عدد الذين يرغبون في الوصول إلى هذه الغاية بالاستعانة بابن رشد فهو مقارنة بالآخرين ضئيل جداً. والمحاولات الجادة في هذا الاتجاه لم تتسع مساحتها إلا منذ العقد الخامس من هذا القرن في الأوساط الدينية الأصولية (التي تنظر إلى الدين والدولة كوحدة) وفي نهاية الستينيات بالنسبة إلى العلمانيين. على أن

المطبع الأساسي الذي يحتل الصدارة لدى الرشديين - رغم اختلاف الدوافع التي تغذيه - يتمثل في الالتحاق بموكب الحداثة عن طريق إرساء وتدعمه أفكار التنوير داخل تراثهم دون التخلص من هويتهم. إلى جانب ذلك فهم يراجعون في الوقت نفسه - رغم تباين المقصود - المواقف والمحاولات الإصلاحية الماضية التي باهت بالفشل مثل تلك التي تبناها المصلح الإسلامي محمد عبده (١٨٤٩ - ١٩٥٥) الذي قدم الدين على الثقافة كعامل لتكريس الهوية وتنسيطها.

وعلى كل فقد بدا هناك اهتمام في بداية هذا القرن بابن رشد على المستوى الأيديولوجي. وهو ما سأعرض عليه قبل التعرض الوافي لمثلين أنور الدين. أما القراءة الأكاديمية لابن رشد التي ترفع شعار الخياد في البحث فيجب هنا عدم مراعاتها.

لقد وجد ابن رشد في بداية القرن العشرين أول مناصر له في المفكر العلماني السوري المسيحي فرح أنطون (١٨٧٤ - ١٩٢٢م). فهذا الأخير قدّم - في مجلته بعنوان «الجامعة» سنة ١٩٠٢م وكذلك في الدراسة التي تلتها بعد زمن قصير - ابن رشد كأحد الذين يفصلون بوضوح سبل المعرفة الفلسفية عن السبل الشرعية وأن نظرياته حول قدم العالم واتصال العقل الهيولاني بالعقل الفعال تقود حتماً - وحسب تسلسل منطقي - نحو النزعة المادية. بل وحتى إلى الإلحاد. ومن هذه الاستنتاجات أقر أنطون وجوب الفصل بين الدين والدولة، ولقد انطلق أنطون من الصورة التي وضعها رينان عن ابن رشد، بعد أن تمها وحورها حسب القضايا والإشكاليات التي كان المتفقون يواجهونها آنذاك في العالم الإسلامي، فخلافاً لما ذهب إليه رينان - كرس أنطون لنظرية السبيبة المعروضة في كتاب «تهاافت التهاافت» مجالاً واسعاً. وبهذه الطريقة فند قول المتكلمين الذين يعتقدون بأن الله قادر على خرق القوانين الطبيعية. فهذا الاعتقاد ينافق حسب رأي أنطون - وهو يتبع الاستدلال الرشدي - ليس العلم فحسب وإنما التفكير أيضاً. كما يرى أنطون أن التمسك بالتجويز الدائم في الفقه لتغيير مجرى الظواهر إضافة إلى ذلك يتخذ أنطون موقفاً نقدياً من مسألتين: أولاهما تمثل في أن

ابن رشد قد حافظ على وحدة الحقيقة رغم الفصل الذي أقامه بين سبيلي المعرفة. والأخرى أنه بفضل التأويل المجازى قد يحدد ما هو حق. فمن خلال التأويل المجازى أنزل ابن رشد العقيدة إلى مقام الخادمة للحكمة غير أن العقيدة في نظر أنطون هى مسألة تخص الإيمان، أى أنها موضوع القلب وليس العقل. ولذلك يجب أن تبقى موصودة أمام سلطة العقل.

وفي نفس السنة - أى: عام ١٩٠٢م - نشر المصلح الإسلامي الكبير الشيخ محمد عبده (١٨٤٩م - ١٩٠٥م) ردًا في سبع مقالات على قراءة فرح أنطون لابن رشد وما تضمنه من خفايا وغایيات سياسية كفصل الدين عن الدولة. ففى ستة من الردود السبعة عرض محمد عبده دليله الأساسي الذى يبرهن به على أن الإسلام - عكس العقيدة المسيحية ال اللاعقلية - هو دين العقل. ولم يعرج على ابن رشد ويهتم به إلا فى الرد الأول من مقالاته. ومن النقاط المهمة التى حاول محمد عبده دحضها: حكم فرح أنطون على المتكلمين بأنهم أنكروا السبيبة. فقد سعى عبده إلى أن يوْفقَ بين نظرة ابن رشد للسببية وبقية الفلاسفة المسلمين ذوى النزعة الهلينستية من ناحية، وبين موقف علماء الكلام منها من ناحية أخرى، كما حاول أن يبرئ ساحة ابن رشد من النزوع إلى المادية، وذلك بوصفه أولاً مفكراً ميتافيزيقياً وبأنه ينسب إليه ثانياً نظرية فيضية تقريره من الأفلاطونية المحدثة وثالثاً القول بأن العقل الفعال هو الذى يقود النفس البشرية إلى تعقل المقولات.

غير أن عبده يضع حدوداً للعقل وهو ما يتجلّى في حكمه على النظريات القائلة بوحدة العقل وفي مسألة استحالة حشر الأجسام التي يعتبرها ناتجة عن تحريف من قبل الرشديين اللاتين.

«فابن رشد كان مسلماً ويعلم أن الإسلام لا يتناقض والعلم، بل ينافق هذا النوع من الغباء الذي نسقط فيه حينما نتعثر في مسألة العلم أو نتنهى في الخيال». فمحمد عبده لا يقبل نظرية الاتصال الرشدية على أنها عملية توحّد بالعقل الفعال

بل يحصر دور العقل العاشر من العقول المفارقة في قيادة النفس العاقلة نحو أسمى مرتبة. هذا ويرى محمد عبده أن ابن رشد قد أقر بخلود النفس الفردية ولم ينف تعلقها بجسم آخر غير هيولاني. فهو يقول: «فإذا استحال الجسم عن أن يكون آلة لها وحافظاً للعلاقة معها بالموت لم يضر ذلك جوهرها بل تكون باقية بما هي مستفيدة الوجود من الجوادر العقلية. فالنفس بعد مفارقتها للبدن باقية على استقلالها لا تعدم شخصيتها بالفناء في شيء سواها لا عقل فعال ولا وجود واجب، وهي تستعد لكمالها العلمي والأدبي الذي حصلته مدة تعلقها بالبدن. وجوز الفيلسوف ابن رشد أن تتعلق بعد فراقها للبدن بجسم آخر من عالم آخر (تخيل فيه ما هو لله لها. وتشقى بجهلها ورداة ملائكتها) فالنفس عند الفيلسوف باقية خالدة، خلودها خلود لشخصها المتميز من كل شيء سواها سواء كان عقلاً فعالاً أو غيره».

غير أن محمد عبده لم يقدم استشهاداً صريحاً يدعم رأيه. فطرحه يبين أنه لا يرى أي اختلاف جوهري بين تعاليم ابن رشد ونظريات بقية الفلاسفة المسلمين، رغم أن نظرية إمكانية الخلود بالنسبة للنفس الفردية بدون تعلق بال المادة لا تتطابق والموقف الرشدي، بل تعود إلى ابن سينا. لكن هذا الطرح يشير من ناحية إلى أن محمد عبده قد اطلع على الأقل على النقاش الدائر حول «تهافت التهافت» وكتاب «الكشف عن مناهج الأدلة». ففي هذين المصادرين يقر ابن رشد حقاً بإمكانية تعلق الروح في المعاد بيدن آخر.

فنظرة فرح أنطون العلمنية لابن رشد وقراءة محمد عبده الكلامية تمثلان العلامتين الأساسيتين للقراءة الأيديولوجية الراهنة في العالم العربي بالنسبة لابن رشد. وهو ما أصفه بشيء من الاستفزاز «بالرشدية العربية» - على أن هذا لا يعني أن مختلف الباحثين يسايرون في توجههم آراء عبده أو أنطون. أو أن هناك تجانساً مطلقاً في تأويلاتهم. فالقائمة تمتد من حالة إعادة الاعتبار إلى ابن رشد كمسلم «ورع» على جميع المستويات، إلى حد وضعه في رواق المتسببن إلى سلالة الماديين والملحدين. غير أنه يمكن رد الرشديين العرب إلى تيارين تقليديين

مختلفين هما «الرشدية اللاتينية»، و«العقلانية الإسلامية»، فإلى جانب الكاتب والصحفى فرح أنطون يتمى إلى الرشدية اللاتينية بعض مؤرخى الفلسفة وأخص بالذكر المفكر الليبرالى المصرى عاطف العراقى (المولود سنة ١٩٣٥ م) الذى يدرس حالياً بقسم الفلسفة بكلية الآداب - جامعة القاهرة، والاشتراكى المغربي محمد عابد الجابرى (المولود سنة ١٩٣٦ م) الذى يدرس فى جامعة محمد الخامس بالرباط، وكذلك الماركسي السورى الطيب تيزينى (المولود سنة ١٩٣٨ م) من جامعة دمشق - على أن هذا الانتماء لا يعني أنهم يواصلون التيار «الرشدى اللاتينى» بتبنيهم نفس النظريات الرشدية أو وضعها فى مقدمة تعاليمهم، وخاصة تلك التى تقول بوحدة العقل وقدم العالم أو أنهم يجلّون أرسطو من خلال ابن رشد. بل إن التوجه على غرار «الرشدية اللاتينية» يستقطب الانتباه لظاهرة تطور الحضارة الأوربية والسعى إلى محاكاتها على مستوى التاريخ العربى . وهذا يعني بصفة ملموسة إدراج العلمانية على صعيد الفكر وهو ما يؤدي إلى فصل العقل عن العقيدة. وكذلك في المجال السياسى والقانونى فهو ما يتبع عنه فصل الدين عن الدولة . وفي هذا الإطار يستحضر هؤلاء الإرث الرشدى من حيث شحنته الفلسفية النقدية وعقليته وتوجهه الفكرى . فى حين أن جل نظرياته تبدو قد ولت وتجاوزها الزمن فى ظل التحول التاريخى الذى عرفته الفلسفة والعلوم ولا يمكن تأويلها إلا فى ضوء ما آلت إليه العلم اليوم .



---

**خطابات من أحد المهتمين بالفلسفة الرشيدية  
المطلبة برق الاعتبار للفيلسوف ابن رشد.**

---

والخطابات تكشف عن مدى الاهتمام بالفلسفة الرشيدية ومتابعة ما يكتب عن ابن رشد وتمثل ظاهرة إيجابية، إذ إنها تثير قضية فكرية في المقام الأول.



## الخطاب الأول

الأستاذ الدكتور / عاطف العراقي:

مقدمه لسيادتكم / عبد الفتاح محمد عبد العال - المحامي بالرزقة - مركز أبو تشت - محافظة قنا.

أشرف بعرض الآتي:

أثارت القضية الجنائية التي اتصلت بشخصكم الموقر عميق الاستحياء لدينا، ولم يخفف من وطأة ذلك الاستحياء إلا حكم القضاء بالبراءة.. ومحاكمتكم عن ماذا ؟ عن ربطكم بين ابن رشد من جهة وبين حركة التنوير من جهة أخرى !! أم عن دعوتكم الملحّة لتجديد المذاهب الفلسفية والكلامية !

أستاذنا الجليل / إن ما كتبتموه سيادتكم - على الأنصب - بقصد فيلسوفنا الإسلامي الكبير ابن رشد، يتناغم مع القيم الضابطة للسلوك الإنساني «الحق، الخير، الجمال» ولذا كان القضاء ببراءتكم عنواناً للحقيقة.

أستاذنا الجليل / إن من مظاهر الاستحياء العميق لدينا من جراء تلك المحاك أننا تقدمنا بطلب لرد الاعتبار القانوني لفيلسوفنا الإسلامي الجليل ابن رشد، قد للنائب العام برقم ١٦٧٥٨ في ١٩٩٦/١١/٢١ من الحكم الجنائي الصادر بحق فيلسوفنا ابن رشد عام ١١٩٨ م والذي قضى بنفيه إلى مدينة أليسانة، عرضنا فيه لأوجه ومبررات النعي على الحكم ومنها:

إخلال المحكمة بحق دفاع ابن رشد، والفساد في الاستدلال... إلخ.

والطلب يقع في حوالي ٨٠ صفحة - كما طالبنا أيضاً برد اعتبار سقراط

والعالم الإيطالي جاليليو في طلبين مماثلين وقدمناهما للنائب العام وقيداً بالرقم السابق.

سيدي الأستاذ الدكتور عاطف العراقي / إنني لم أنشأ الدخول في التفاصيل بشأن محامكم في الطلب موضوع رد اعتبار ابن رشد، لسبعين: أولهما: عدم الاطلاع على العناصر الواقعية لتلك المحاكمة.

وثانيهما: أننا التزمنا منهجكم في مثل تلك الحالات: «لا أمل إلا أن أظل في صومعتي الفكرية وعزلتى . . .» بعد أن أصبح الناس غير الناس.

إن محامكم تثير لدينا القلق، وتقرّب إلى الذهن دراما المحاكم التفتيس البشعة، لكن ما يخفف من وطأة ذلك كله، صدور حكم ببراءة سعادتكم اعتباراً بتطابق ما كتبتم مع الحق والعدل، والقضاء بالبراءة يتمثل لدينا ردًا لاعتبار ابن رشد وتلميذ ابن رشد/ د. عاطف العراقي.

وتفضلوا سعادتكم بقبول فائق الاحترام والتقدير ..

### مقدمه لسعادتكم

عبد الفتاح محمد عبد العال

المحامي

الرزقة - أبو نشت - قنا

١٩٩٦/١١/٢٥

## الخطاب الثاني

الأستاذ الدكتور / حافظ العراقي :

تلقينا ببالغ السعادة رسالة سيادتكم المؤرخة ١٨/١٢/١٩٩٦م، وقد اطلعنا عليها أكثر من مرة، وقررنا الرد عليها وحول ما جاء برسالة سيادتكم / أستاذى الجليل فيما يلى الرد:

أ - نحن لم نبلغ الصحافة بهذا الموضوع المهم . . وإن كنا قد اتصلنا هاتفيًا برئيس تحرير الأهرام إيدو Alahram Ebdo وتوجهنا إلى مبنى الأهرام وتركنا ملخصاً لرد اعتبار: (سقراط - ابن رشد - جاليليو)، ووعدت بعرض الأمر - لاحقاً - على رئيس تحرير الأهرام إيدو . . ولم نتمكن - لضيق الوقت - من الاتصال بأى من الجرائد أو الصحف الأخرى وغادرنا القاهرة مساء يوم ٢٥/١١/١٩٩٦م - وعلى هذا لم تتناول الصحف هذه القضية.

ب - إننا لم نعرض في طلب رد اعتبار الفيلسوف الإسلامي الكبير ابن رشد مذكرة بدفعتنا عن موضوع محاكمة سيادتكم لسبعين:

أولهما: أننا لم نتمكن بعد من الإحاطة بواقعات المحاكمة les jaites وهذا أمر لارم لمناقشته ما عساه يمثل تكييفاً قانونياً للعناصر الواقعية للدعوى، حتى يمكن مناقشة أدتها إثباتاً ونفيًا . . وبرغم ذلك كله ، لدينا - حالياً - انطباعات ووجdanات مردها إلى قناعتنا التامة بعقريّة ابن رشد، وأنكم سيادتكم - فيما كتبتم عن ابن رشد بصفة خاصة - قد قلتم بما يعد عدلاً وصادقاً ويستقيم وثالثاً القيم (الحق . . الخير . . الجمال) .

وإذ كان ذلك كذلك فلا يصح - لدى من لديه ذرة من فهم - أن يثير جدلاً على أيّ نطاق حول آطروحتات سيادتكم عن ابن رشد وفلسفته، ويُضحّي الجدل

في ذلك باطلًا يفتقد إلى العقلانية، وينحلّ - تبعًا لذلك - إلى محض عبث فكري مرفوض عند العقل الجماعي.

حقًا، لقد شعرنا بالمرارة والأسى لمحاكمة سيادتكم؛ للمكانة العلمية الرفيعة التي تشغلوها في محارب العلم، ودعوتكم إلى التنوير من خلال فلسفة ابن رشد؟ .. وهذا حق.

إن من قدموا سيادتكم للمحاكمة - لم يستطيعوا ملاحقة الطرح الفلسفى الرايع الذى جادت به قريحتكم نظرًا لقرعتهم فى أطر تقليدية ساذجة، ولم يحاولوا أن ينحووا مفردات فكرهم بلوغاً بها إلى ما هو أقرب إلى الحق لإنقاذ الحقائق النسبية التى ضاعت بسبب ركام الفكر الرجعي الباهت.

وثانيهما: أننا لم ننشأ الخوض في القضية المتصلة بسيادتكم (المحاكمة) لأننا لم نتلقي وكالة من سيادتكم ولو ضمنية، وحسبنا أننا أعرضنا عن بالغ القلق لتلك المحاكمة لأحد عمالقة الفكر/ أستاذنا الجليل د. عاطف العراقي.

سيدى د. عاطف العراقي:

سوف أوافيكم في خلال الأربع والعشرين ساعة القادمة بر رسالة أخرى أكثر تفصيلاً عن الطلب الذى تقدمنا به بقصد رد اعتبار ابن رشد.

بقى من موضوع الرسالة ما يلى:

أ- يقع طلب رد اعتبار ابن رشد في ٨٠ صفحة - ورق فلوسكاب - عرضنا فيه لبطلان محاكمة ابن رشد، وللفساد في الاستدلال، والقصور في البيان، والإخلال بحق دفاع فيلسوفنا ابن رشد عن نفسه وعن فكره، والطلب قدم إلى النائب العام برقم ١٦٧٥٨ في ٢١/١١/١٩٩٦م وتقدمنا بطلب لاحق لإرجاء نظر الطلب حين تقديم دليل الصفة.

ب- سلف لنا تقديم طلب ماثل لرد اعتبار الفيلسوف سقراط ويقع الطلب في ٩٠ صفحة - ورق فلوسكاب - إلى المحامي العام الأول لنيابة استئناف قنا عرضنا فيه لدفاع سقراط كاملاً ولدفوعنا نحن عنه، وقيد برقم ٢٢ س لسنة ١٩٩٤م ولما

لم يتم البت فيه اضطررنا لإرفاقه ضمن طلب رد اعتبار ابن رشد وقدم بالرقم السابق وبيانات التاريخ لمكتب النائب العام.

جـ - وأخيراً - تقدمنا بطلب لرد اعتبار العالم الإيطالي جاليليو Galileo من الحكم الصادر بحقه من محاكم التفتيش الإيطالية ودفعنا بيطلان محاكمته أيضاً في ٣٣ صفحة - ورق فلوسكاب - وقيد بمكتب النائب العام بالتاريخ والرقم السابق ١٦٧٥٨ في ١٩٩٦/١١/٢١م هذا ولم يتم عرض طلبي برد اعتبار ابن رشد أو جاليليو حتى تاريخه - ونحن نأمل إلقاء الضوء الصحفى عليهما. ويكن لسيادتكم - إذا شئتم - عرض هذه الأمور على الصحافة وتعقيب سيادتكم عليها.

يبقى - أخيراً - رغبتنا الجامحة في الاطلاع على وقائع محاكمتكم لكتاب دفاع قانوني بتصديها - لا ليقدم للمحكمة - بل ليقى وثيقة تاريخية تدل على عبريتكم فيما سطّرتم.. ولکي نرفق ذلك كله بطلب رد اعتبار ابن رشد، إذا شئتم سعادتكم.

وتفضّلوا سعادتكم بقبول فائق الاحترام والتقدير..

تلعّيزكم المخلص

عبد الفتاح محمد عبد العال

المحامي

١٩٩٦/١٢/٣٠

## الخطاب الثالث

الأستاذ الدكتور / عاطف العراقي:

أول أمس أرسلنا لسيادتكم رسالة بريدية مستعجلة طويت على ما طويت - وفيها وعدنا برسالة أخرى أكثر تفصيلاً تمحور حول موضوع الساعة «رد اعتبار فيلسوفنا الإسلامي الكبير ابن رشد».. فإذا لم يتسع الوقت - اضطررنا - لكتابة هذه الرسالة، لإبداء الاعتذار لسيادتكم عن ضيق وقتنا لعرض التفاصيل التي وعدنا سعادتكم بها، وسوف نعرض لسيادتكم التفاصيل - فيما نحن بصدده - في غضون الثمانى والأربعين ساعة القادمة..

على أن هذه الرسالة سوف تتضمن إيجازاً لما سوف نعرضه تباعاً - كلاً في حدود زمانه ومكانه - فيما يلى:

نحن نروم - في ثبات وإصرار - عرض طلب رد اعتبار فيلسوفنا ابن رشد على الرأى العام محلياً ودولياً - إذ ليس مرد الأمر شخصية ابن رشد بحسبان أنه فيلسوف إسلامي كبير له دور بالغ الأهمية فى معركة الذهن الإنساني ، بقدر ما يعنيانا أن تكون أفكاره بمثابة خطة عملية يتوجهها الناس فى سلوكهم اليومى وفي حواراتهم ، لتحقيق مطلب عزيز لدينا يتمثل فى حرية الرأى والفكر بدلاً من التزمت الشديد والتطرف الصارخ اللذين يتنافران مع الموضوعية الحقة فى أبسط معاناتها - ولهذا السبب لابد أن تتناول وسائل الإعلام - إذاعة وتليفزيون وجرائد ومجلات وغيرها - بالتفصيل اللارم أطروحات طلبنا عن ابن رشد، فذاك مطلبنا.. لكن تنفيذ ذلك، أمر ليس فى مقدورنا للعديد من الأسباب الشخصية ،

منها: أننا بصعيد مصر نقطن وبحاكمها نعمل، وبعد المسافة وعدم سابق معرفتنا بآذاعين أو صحفيين يحول دون تنفيذ ما نحن بصدده.

إننا لا نعد إحساساً قوياً - برغبة سيادتكم - باعتبار أن سيادتكم كما تصرحون دوماً «تلמיד ابن رشد» - في أن تلك هذه القضية الاهتمام البالغ والذيع والانتشار؛ لكي يعلم من يحاولون حذف ابن رشد من دفاتر السجل الفلسفى، أن ابن رشد سبقى فى السجل الفلسفى فلسفياً عبقرياً، وتبعاً لذلك سبقى ابن رشد - ما بقى العقل البشري - أحد أبرز رموز العقول البشرية التى امتلكت قدرات ذهنية تستعصى على التقييم الدقيق، وتفلت من طائلة المقارنة.

وعلى هدى ما تقدم، يحق لنا أن نناشدكم، ونلتزم منكم أن تقربوا بين قضيتنا هذه، وبين الرأى العام كله محلياً وعالمياً.. لأنه من قبيل العزة القومية، أن نحتفى بهذا الفكر العملاق الذى جادت به قريحة الفيلسوف ابن رشد.

نحن نشكر سيادتكم ونقدر لكم اهتمامكم البالغ بفلسفة ابن رشد وتوجهاته الفكرية التى تمثل العطاء الفكرى الفذ للعقل الإنسانى الجماعى.

لماذا نتذكر لابن رشد؟ وإنجليترا - من قبيل العزة القومية - تقول إن نسبة شكسبير إليها أعظم من ممتلكاتها التى - كانت - لا تغرب عنها الشمس.

أستاذنا الجليل د. عاطف العراقي / سوف نوافيكم فى أقرب وقت بالصورة الضوئية للطلب الذى قدمناه إلى النائب العام بالقاهرة فى ٢١/١١/١٩٩٦ م.

وأخيراً - نود لو أمكننا الاطلاع على وقائع المحاكمة سيادتكم لكتابه مذكورة نزد فيها - وفق معطيات القانون والحق والعدل - على المعاذنات السوفسطائية التى أثاروها بحقكم .. حتى تصبح مذكرتنا وثيقة تاريخية ووسام شرف على صدركم، وتكون فى الوقت ذاته دليل إدانة بحق من قدموا سيادتكم للمحاكمة. وتفضلوا سيادتكم بقبول فائق الاحترام والتقدير ..

### المخلص

عبد الفتاح محمد عبد العال

١٩٩٧/١/١

## **الخطاب الرابع**

**السيد الأستاذ المستشار / النائب العام**

**تحية طيبة وموفور الاحترام**

يقدمه لسيادتكم - منشراً - عبد الفتاح محمد عبد العال المحامي - بصفته -  
ويقيم بالرقة / مركز أبو تشت / بمحافظة قنا .

### **الموضوع**

طلب لرد الاعتبار القانونى فى الحكم الجنائى الصادر بحق الفيلسوف  
الإسلامى الكبير / وقاضى القضاة / والطبيب الأول للسلطان / والشارح الأعظم  
لمؤلفات أرسطو الفيلسوف اليونانى - الصادر من محكمة قرطبة بالأندلس والذى  
قضى بنفى المحكوم عليه ابن رشد إلى مدينة أليسانة .

### **الواقعات**

ونعرض تباعاً - كلاً فى حدود زمانه ومكانه - للموضوعات التالية :

- ١ - عرض عام / تقديم .
- ٢ - الخطوط العريضة للطلب / ابن رشد عميداً للفلسفة العقلانية .  
مبررات الطلب / أطروحته .
- ٣ - التعريف بابن رشد .
- ٤ - محاكمة ابن رشد - الواقعات .
- ٥ - أسباب وأوجه الطعن على الحكم الجنائى الصادر بحق المحكوم عليه ابن  
رشد :  
أ - القصور فى التسبيب .

ب - الإخلال بحق الدفاع.

ج - الفساد في الاستدلال.

٦ - خاتمة للطلب / أطروحت قانونية:

أ - الصفة.

ب - المصلحة.

ج - الاختصاص.

د - مدى حجية الحكم الجنائي الأجنبي في مصر.

هـ - الحكم الصادر بحق الفيلسوف الإسلامي ابن رشد - حقيقة تاريخية -  
ومؤدي ذلك أنه لا ضرورة لتقديم مسودة الحكم طـيـ هذا الطلب .  
والتفاصيل - سيدى الرئيس - فيما هو آت ، وسوف تقدم - لاحقـاً - بمذكرة  
بدفاعنا ..



## **عرض عام / تقديم لطلب رد اعتبار الفيلسوف الإسلامي الكبير ابن رشد**

محاكمة فيلسوفنا الكبير «ابن رشد» تتبدي صفحة سوداء في دفتر العقل وفي الضمير الإنساني وتمثل لنا بمثابة فلوكلور مظهرى حال من المعنى والعمق، أو هي في عبارة كاريكاتورية، أقرب في التجسيد، تبدو وكأنها فيلم من أفلام الترفيه الحالى من الفكر - والحكم الصادر بحق فيلسوفنا قد بلغ المدى في التحكم الظالم لأن الحكم قد أخطأ في فهم العناصر الواقعية للدعوى ، وفي التكيف القانونى لما حصله من فهمه للواقع المطروح، على نحو ما سوف نناقشه تباعاً كلاً في حدود زمانه ومكانه من هذا الطلب .

طلبنا لرد اعتبار فيلسوفنا - على جليل شأنه - نستهدف من خلاله، محاولة إحياء فلسفة ابن رشد، عن طريق الفهم الجيد لمعطياتها الفكرية الفذة، وأصالتها وتفردها، إضافة إلى رغبتنا الجامحة في إعادة الوقار التقليدي للفلسفة في مجتمعها .. إذ ماذا يضر مجتمعنا الإسلامي جُلُّه لو أصبح كل أفراده فلاسفة !! وكترجمة فورية لذلك نحن ننادي بتعليم الفلسفة في جميع مراحل التعليم .

ثمة غاية أخرى نتغياها من هذا الطلب تمثل في رغبتنا في إزالة الأفكار الخاطئة، والصفات المستهجنـة، التي أطلقت على فلاسفة كبار أمثال: الفارابي وابن سينا، لأن إزالة الأفكار الخاطئة أجدى بكثير من إزالة أورام الجسد، فيما قرره الفيلسوف الروائى الكبير إبىكتوس، وسوف نعرض لذلك تفصيلاً.

طلبنا لرد اعتبار ابن رشد، لم يجيء وليد الصدفة، أو بقصد الشهرة، بقدر ما هو يتصل بشخصية إسلامية يحتذى بها ومؤلفاتها التي تستعرض على التقييم الدقيق، وتختلف من طائلة المقارنة بغيرها حتى إن المستشرق الفرنسي روجيه جارودي تكريباً له أقام تمايلاً له إضافة إلى ثلاثة أعمال آخرين هم: ابن عربي وابن ميمون اليهودي، والملك ألفونس العاشر المسيحي، في قلعته بالغرب المعروفة باسم «قلعة جارودي» رابطاً بينهم وبين «نهضة حقيقة كانت مع الله وليس بإمكانه، بفضل جهود رجال حكماء مؤمنين من الأديان السماوية». وذلك منه شهادة حق بصدق فيلسوفنا ابن رشد، نعتبرها أحد أدلة نفي «تهمة المروق عن الدين» المسوبة ظلماً لابن رشد.

وفي ذات السياق، قرر الأديب الكبير نجيب محفوظ - بقصد ابن رشد - ما معناه «أن فكر ابن رشد يبدو وكأنه فكر القرن العشرين وأن المعارضين لفلسفته كأنهم يعيشون في القرون الوسطى» نقاًلاً عن جريدة الأهرام (أكتوبر ١٩٩٦م). وأستاذنا الجليل د. عاطف العراقي - وهو من أبرز المهتمين بقضايا الفلسفة الرشيدية، في عالمنا العربي - يربط بين فلسفة ابن رشد من جهة وحركة التنوير Enlightenment في فكرنا المعاصر فيقدم إلى محكمة الجنائيات !! .. في الصفحة التالية مرفق صورة ضوئية لما كتبه سيادته بقصد محاكمته والقضاء ببراءته.

ضرورة رد اعتبار الفيلسوف ابن رشد، تبقى هدفاً محموداً لدينا، على نحو ما سوف نعرضه من أطروحات تتصل بفكرة الثاقب العقري، وعلى نحو «أن على المرء بعد هذا كله أن تكون لديه الشجاعة لاستعادة تاريخ الإنسانية داخل نفسه وأن يحياه وكأنه تاریخه الخاص» أويرباخ، وعلى نحو «ضرورة أن يستشعر المثقف مسئوليته عن أحداث مجتمعه وأن يساهم في تكوين صورة مستقبلية له» إرنست بلوخ، وعلى نحو ما نراه نحن من أن تداعيات هذا الطلب ترتبط بتوافر حسنٌ تاریخي مرهف لدينا قادر على التواصل مع غابر الزمن وربطه باللحظة الآتية، بحيث تبدو ساعة الصifer لتاريخ الإنسانية بثباتية الدقة الماضية قبل الآن، حتى ليتمكن سرد تاريخ الإنسانية كله، بصيغة المصارع التام في اللغة الانجليزية

(المضارع التام في اللغة الانجليزية يعني تمام الحدث مع بقاء آثاره في الحاضر الآن).

ويمثل هذا الطلب - نشكر أستاذنا الفاضل د. عاطف العراقي تلميذ ابن رشد المخلص ، الذي ينادي في إصرار بضرورة الربط بين الفكر الرشدي وبين تجديد المذاهب الكلامية والفلسفية ، ونشكر المستشرق الفرنسي الكبير روجيه جارودي لاهتماماته بفلسفة المسلمين وفي طبعتهم ابن رشد.

ونوجه الشكر إلى فخامة ملك المغرب الشقيق سمو الملك الحسن الثاني وزير الثقافة المغربي / عبد الله أزماني لرعايتهم تراثنا الفلسفى الإسلامى واستضافتهم الكريمة للمستشرقين ، ويحلدونا كبير الأمل في زيارة قلعة المستشرق ، المفكر الكبير جارودي ، ومشاهده تمثال فيلسوفنا ابن رشد.

سيدي الرئيس / لقد أصدر بابا الفاتيكان قراراً ببطلان محاكمة العالم الإيطالي غاليليو، من منظور ثبوت صحة ما قال به بقصد دوران الأرض ، وبقصد الوجود الفعلى لكوكب المشترى ، وبقصد فائدة التلسكوب لنا ، الذى اخترعه العالمة الإيطالية ، وبقصد نظرياته العلمية الأخرى ، وانتهى البابا إلى أن الكنيسة لم تكن على حق ، فلماذا لا يصدر قرار مماثل يقضى ببطلان محاكمة ابن رشد ، من خلال لغة دينية / فلسفية / علمية ، تشكل لهذا الغرض ، من أمثلة : فضيلة الإمام الأكبر - مفتى الجمهورية - وزير الأوقاف - وزير الثقافة - أستاذة الجامعات . . . . الخ.

سيدي الرئيس / لقد قال ابن رشد: « وقد رأيت هنا أن أقطع القول في هذه الأشياء ، والاستغفار من التكلم فيها ، ولو لا ضرورة طلب الحق مع أهله - وهو كما يقول جالينوس: رجل واحد خير من ألف - والتصدى إلى أن يتكلم فيه من ليس من أهله ما تكلمت في ذلك بحرف ». .

سيدي الرئيس / أضع قضيتي أمامكم لتحكموا فيها بما هو خير لنا جميعاً.

والله الموفق للصواب.



## **الملحق الرابع عشر**

### **نهاية المطاف مع ابن رشد وفلسفته**

**ويتضمن هذا الملحق مقالتين:**

- \* تلميذ ابن رشد «عاطف العراقي» أمام محكمة الجنایات  
- نشرت في يونيو ١٩٩٥ م.
- \* يوم من عمري: (يوم وقوفي أمام محكمة الجنایات)  
- نشرت في يوليو ١٩٩٦ م.



(1)

## تلميذ ابن رشيد «عاظم العراق» أمام محكمة الجنائيات



ليس القصد من هذه السطور، الحديث عن قضية فردية تتعلق بكتابها، ولكن الهدف الرئيسي هو الحديث عن قضية عامة. ويشاء القدر أن أقف أمام محكمة الجنائيات في قضية رأى، وأن يكون هذا لأول مرة في تاريخ مصر، إذ لم يحدث في تاريخنا الحديث، بل في تاريخنا القديم، أن وقف أستاذ للفلسفة أمام محكمة الجنائيات.

وموقف مستشاري المحكمة كان موقفاً يدعو إلى التحية والاحترام. لقد كان فكرهم معبراً عن سعة الأفق وغزارة الاطلاع، فشكراً لهم ثم شكرًا على موقفهم النبيل. الموقف الذي إن دلنا على شيء، فإنما يدلنا على أن قضاء مصر بخير.

وإذا تسأله القارئ العزيز عن مغزى عنوان المقالة، وعن صلة ابن رشد بمحكمة الجنائيات، فإني أجده نفسي مضطراً، دون الدخول في تفاصيل، أن أقول: لقد عقد بمصر مؤتمر عن ابن رشد<sup>(١)</sup>. افتتحه الأستاذ فاروق حسنى وزير الثقافة وألقى فيه كلمات للدكتور عصمت عبد المجيد، والأستاذ همرو موسى، وكان قد طلب مني إعداد بحث عن فلسفة ابن رشد ومستقبل الثقافة العربية. وقد رحبت بهذا الطلب لأسباب عديدة من بينها أنني أعتبر نفسي من أكثر المهتمين بقضايا الفلسفة الرشدية في عالمنا العربي من مشرق إلى مغاربه، وقد كتبت عن فكر ابن رشد آلاف الصفحات، وقمت بتصحيح كثير من الأخطاء التي وقع فيها أشباء المثقفين حول حقيقة فلسفة ابن رشد، ومن بينها أيضاً اعتقادى بالصلة الوثيقة بين ابن رشد من جهة، وقضايا التنوير والعقلانية في عالمنا العربي المعاصر من جهة أخرى، بحيث إذا أردنا وصل ما انقطع، وأردنا البحث عن جذور

---

(١) عقدت المؤتمر «الجمعية الفلسفية الأفرو آسيوية» في الفترة من ٥ - ٨ ديسمبر ١٩٩٤ م. وكان موضوعه المؤتمر: ابن رشد والتنوير.

للتنوير في فكرنا العربي القديم، فإنه من الضروري الربط بين ابن رشد من جهة، وحركة التنوير في فكرنا المعاصر من جهة أخرى، أي: عند رفاعة الطهطاوى.

وبعد إلقاء بحثى بالمؤتمر العالمى بالقاهرة، والذى ضمَّ حشدًا من المفكرين الكبار، قلت إن العيب ليس فى الدين، بل فى الفهم الخاطئ للدين، ودليلى على ذلك أن ابن رشد كان فقيهاً وقاضياً للقضاء فى بلاد الأندلس، وفي نفس الوقت كان عالماً وطبيباً، فما أجدنا - كعرب معاصرین - أن نستفيد من ذلك بحث نسمح بالتأويل، تأويل النص الدينى، وإذا قمنا بالتأويل، فإن ذلك سيؤدى إلى القضاء على مجموعة من القضايا الزائفة، ومن بينها قضية الغزو الثقافى، قضية أسلامة العلوم، قضية الهجوم على الحضارة الأوروبية، كما قلت: مرحباً بهذا الغزو إذا كان يؤدى بنا إلى التقدم وخاصة أن أوروبا الآن هي سيدة العلوم والأداب والفنون، بالإضافة إلى أنها لا يصح أن نقول بأسلمة العلوم، فى الوقت الذى لا يصح فيه التمييز بين علم طبعة إسلامى وعلم طبعة للكفار، لا يصح فيه التمييز بين علم فلك إسلامى، وعلم فلك عند الكفار، إذ إن العلم هو العلم، كما أنها لا تجد عند المسلمين أساساً أى علم دقيق إلا ابتداء من العصر العباسي، وذلك بعد أن استفاد العرب من العلوم الوافدة من اليونان بصفة خاصة، كما أكدت على القول بأنه من الضروري الاستفادة من منجزات الحضارة الأوروبية، بحيث لا يصح لأى فرد من الأفراد الهجوم على الحضارة الأوروبية، وفي الوقت نفسه يسعى من جانبه إلى استخدام التطبيقات التكنولوجية، كما نبهت أيضاً خلال كلمتى بالمؤتمر إلى ضرورة التخلص مما أسميه «البتروفكر» أي: الفكر الذى يكون مرتبطاً بالبترول، والصلة بين البترول والدولار معروفة، وبحيث يكون من الضرورى أن يستفيد المتأخر (الدول النامية) من المتقدم (الدول الأوروبية)، وأن هذه سنة الله فى خلقه، ولن تجد سنة الله تبديلاً.

فوجئت بعد أيام قليلة بهجوم عنيف على<sup>١</sup> فى إحدى المجلات التى يقال عنها إنها مجلة إسلامية<sup>(١)</sup>. والغريب أن هذا الهجوم لم يكن منصبًا إلا على

(١) مجلة اللواء الإسلامي التى تصدر بالقاهرة.

شخصى، وذلك على الرغم من أن أكثر الحاضرين - وخاصة من المفكرين الأوروبيين والأمريكان - قد اتفقوا معى تماماً في كل رأى قلت به. واستمر الهجوم علىَ في أكثر من عدد من أعداد تلك المجلة، واشترك في الحملة الهجومية الضاربة أناس كان من المتضرر أن يبتعدوا تماماً عن لغة السباب والشتائم، بحيث وصفنى واحد من المهاجمين بأننى أصبحت كاللقطاء ١١١

وحينما تم إجراء حوار معى، نُشر الحوار بطريقة مشوّهة. وفي الحقيقة كنت أفكِر في رفع «قضية سبٌّ وقدف» ضد هذه المجلة التي تصدر بمصر أسبوعياً للأسف الشديد، في الوقت الذي نتحدث فيه عن أهمية التنبير، وضرورة القضاء على الإرهاب بأية صورة من صوره وما أكثرها، إرهاباً فكريّاً أو إرهاباً جسديّاً أو إرهاباً نفسياً.

لم أقم برفع قضية، وقلت لنفسي: إن الاتهام من جانبي سيكون سلاحاً أقوى للقضاء على تلك الحملة الظالمة ضدى، إذ كيف يصدق القراء ما قيل عنى بأننى كاللقطط، في الوقت الذى أعرف فيه على سبيل اليقين، من هو أبي، ومن هى أمى، وقد عشت معهما حتى انتقلهما إلى رحمة الله تعالى، كيف يقال إننى لم أفهم حقيقة الفكر العربى الإسلامى، في الوقت الذى كتبت فيه عشرات الكتب ومئات المقالات وألاف الصفحات داخل صومعتى الفكرية التى أعيش فيها منعزلاً عن العالم وما فيه من شرور.

وكانت المفاجأة، أن يقوم أحد المحامين برفع قضية ضدى أمام محكمة الجنائيات، ويرفق بصحيفة الدعوى بعض أعداد من تلك المجلة إليها، ويتم إخطارى بصحيفة الدعوى، وأن الجلسة موعدها، الخامس عشر من شهر مايو من هذا العام<sup>(١)</sup>. ولا أجد داعياً للدخول في تفصيات ما جاء بصحيفة الدعوى، والتي تذكرنا باتهامات محاكم التفتيش فى العصور الوسطى. وقد صدمت على الوقوف أمام محكمة جنائيات المنصورة، وخاصة أننى لم أجد اتهاماً واحداً يقوم

---

(١) عام ١٩٩٥ م.

على أساس، كما أنتي تعودت على تلك المعارك طوال أكثر من ربع قرن من الزمان. ويشاء القدر أن تكون المنصورة هي عاصمة المحافظة التي ولدت فيها، وقريبة من البلدة التي قدر لي أنأشهد أول لحظة من لحظات حياتي بها، بلدة «كفر الدبيوسى» التابعة لمركز شربين بمحافظة الدقهلية. وقد سمحت لي هيئة المحكمة مشكورة بالدفاع عن نفسي وكانت أصبحت معى أحد المحامين المتبارين علمًا وخلفاً، ومن المستنيرين، كما كان بصحبتي فريق من الزملاء الأعزاء.

كنت وأنا في طريقى إلى المحكمة تتوارد على ذهنى خواطر عديدة تدور حول التساؤل: هل هي المصادفة التى جمعت بيني وبين محاكتمى فى القرن العشرين، وأنا تلميد مخلص لابن رشد، وبين محاكمة ابن رشد فى القرن الثانى عشر الميلادى، والذى تم إصدار حكم ضده بالنفى والطرد وإحراق كتبه؟ .. هل هي المصادفة التى جعلت يوم المحاكمة هو اليوم الذى يوافق ذكرى حركة التصحیح أى: الخامس عشر من مايو؟ .. كيف وصلنا إلى هذه الدرجة من احتقار الفكر والعقل والتنوير، بحيث أصبحنا نقدر لاعبى كرة القدم، ونهمل من يفكرون بعقولهم، وكأننا نرفع الأرجل فوق العقول؟ هل يعقل أن يقف المشتغل بالفکر في بلادنا جنبًا إلى جنب داخل المحكمة مع المتهم في قضية قتل، أو قضية مخدرات، أو غيرها من قضايا؟ .. هل يا ترى نحن جادون في السعي نحو النور والتنوير؟ .. كلاً ثم كلاً وإنما كيف نفسر أن الآراء التي كانت تقال بمصر في بداية عصر التنوير، بل الآراء التي كانت تقال في العصر العباسي، ومنذ قرون بعيدة، لا يستطيع الإنسان أن يقول بها الآن؟ .. هل توجد صلة بين أموال البترول، وفرض الوصاية الفكرية، والإرهاب الفكرى؟ . وكانت أقول لنفسي وأنا سائير في الطريق إلى المحكمة والمحاكمة، نعم توجد صلة وإنما كيف نفسر انتشار الإرهاب الفكرى بعد ظهور البترول في تلك الدول، بحيث أصبح - للأسف الشديد - أداة للرجوع إلى الوراء والصعود إلى الهاوية.

أسئلة كثيرة كانت تدور في ذهنى وأنا في الطريق إلى المحكمة، وبعد أن

وصلت إلى محكمة الجنائيات. وبعد ساعات من الانتظار والترقب والترافق ثم إصدار حكم لـ بالبراءة، حكم مشرف في تاريخ القضاء المصري. حكم أعتبر به ما حبّيت، وخاصة بعد تلك الحملة الشعواء والظالمه التي شنتها ضدّي تلك المجلة (إياها). حكم عادل ليس بالنسبة لـ فحسب، بل بالنسبة للمشتغلين بالفكرة بمصر. حكم يجعلنا نعيد النظر في طريقة التقاضي ورفع الدعاوى، فهل من العقول أن يقرأ أيّ فرد سطراً من السطور ولا يفهم ربما حقيقته ثم يقوم برفع قضية ضدّ الكاتب، وهبْ أن الكاتب يقيم في أقصى شمال مصر، ورافع الدعاوى يقيم في أقصى الجنوب، فماذا سيكون عليه الحال؟ هل أصبح الفكر جريدة؟ هل أصبح التنوير رجساً من عمل الشيطان؟ أين مفكرو مصر من هذه القضية ووقفوا متهمّاً أمام محكمة الجنائيات. للأسف الشديد لم أجده إلا في النادر، من اهتم بهذه القضية، وكانتنا أصبحنا كما قال توفيق الحكيم، نعيش في مجتمع الصراصير، وليس في مجتمع النمل، كل صرصور يتنازع مع الآخر، بحيث يقول: أنا وبعدي الطوفان. وكل نملة تتعاون مع الأخرى في وئام واتفاق. ويقيني أنني لو كنت من أهل الطرف والرقص والغناء لكان الحال غير الحال، ولكن ماذا أفعل وبضاعتي هي الفكر، والفكر هو آخر ما نفكر فيه كمطلوب من مطالبنا. أين الهيئات العلمية والهيئات الفكرية؟ هل يا ترى لم يصبح الفكر داخلاً في اهتماماتها؟ لقد خرجت من المحكمة وأنا متفائل بالقضاء المصري، وفي الوقت نفسه أعلن تشاومي من مستقبل الفكر في مصر. إن أكثر من يتحدثون عن العقل والتنوير في مصر تعدّ أقوالهم كلاماً في كلام. إنهم يقولون بأشياء، وسلوكيهم غير أقوالهم، ومن يتضرر أن يقف معه وإلى جانبه مفكر آخر، فوقته ضائع عبيتاً، إنه كمن يريد أن يبحث عن قطة سوداء في الظلام.

لقد خرجت من المحكمة وأنا أقول: لا فائدة. أقول: لابد لـ من الذهاب في سرعة نحو صومعتي الفكرية أعتصم فيها من الناس، بعد أن غالب الشر على

الخير، بعد أن زادت مساحة الظلام على مساحة النور. أقول: لا أمل إلا أن  
أظل في صرمعتي وعزلتي بعد أن أصبح الناس غير الناس وأصبح الكتاب هو  
الصديق الوحيد للإنسان. نعم إنني أردد هذه الأقوال كل صباح وكل مساء وإلى  
أن أنتقل من تلك الحياة الظلية الكثيبة إلى الموت وما فيه من سعادة وطمأنينة.  
في الدنيا حياة الأشرار بحيث أصبح كل إنسان ذئبًا يتخيّل الفرصة لأنجيه  
الإنسان، فمرحباً بالموت، والخيبة على من يؤمن بالتفاؤل الساذج، التفاؤل الذي  
يكون صادراً عن تخلف عقلي والعياذ بالله. إن ما حدث لى قبل المحاكمة  
ويبعدها يؤكد لى صدق أبي العلاء المعرى في تشاومه، وخيبة ابن سينا في  
تفاؤله.



(Γ)

---

يوم من حمرى: وقوفى أمام محكمة الجنائيات

---



في حياة كل إنسان منا مجموعة من الأيام التي ترتبط بذكريات مهمة، سواء ما تعلق منها بالفرح والسعادة، أو كان يغلب عليها الألم والشقاء، وهذه الأيام لا يمكن لأيَّ فرد منا أن ينساها أو يسقطها من ذاكرته؛ ولذلك تبقى ثابتة في عقله ووجوداته تماماً كيوم مولده.

وأودُّ حين أتحدث عن يوم من عمري، أن أجعل هذا اليوم غير مرتبط بشيءٍ شخصيٍّ، بقدر ارتباطه بقضية عامة لا تهم الفرد كفرد، بقدر ما تكون مهمة بالنسبة لآلاف من الناس الذين يعيشون في مجتمع - أو أكثر - من مجتمعاتنا الإنسانية.

ومن هنا فإن اليوم الذي أود أن أتحدث عنه، هو الخامس عشر من شهر مايو عام ١٩٩٥م، اليوم الذي وقفت فيه لأول مرة في حياتي أمام محكمة جنائيات المنصورة، عاصمة محافظة الدقهلية، العاصمة التي ولدت فيها.

ومن الأهمية - بمكان - الإشارة إلى الأسباب التي أدت بي إلى الوقف أمام المحكمة، وخاصة أنها المرة الأولى في تاريخنا القديم وتاريخنا الحديث أيضاً، أن يقف أستاذ للفلسفة أمام محكمة الجنائيات، إذ لم يحدث في تاريخنا أن وقف أستاذ يعمل بالفلسفة أمام محكمة الجنائيات.

لقد عقد بمصر مؤتمر عالمي عن ابن رشد، وطلب منى الإسهام في أعمال هذا المؤتمر نظراً لطول اشتغالى ب الفكر ابن رشد منذ ما يزيد على أربعين عاماً، بحيث كتبت عنه آلاف الصفحات في كتب عديدة لى من بينها: «النزعه العقلية في فلسفة ابن رشد، والمنهج النقدي في فلسفة ابن رشد، وتجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية، وثورة العقل في الفلسفة العربية»، بالإضافة إلى اعتقادى بالصلة الوثيقة بين ابن رشد من جهة، وقضايا التنوير والعقلانية ومكافحة الإرهاب الفكرى في عالمنا العربي من جهة أخرى، وبحيث إذا أردنا وصل

ما انقطع، وأردنا البحث عن جذور للتنوير في فكرنا العربي القديم، فإنه من الضروري الربط بين ابن رشد من جهة، وحركة التنوير في فكرنا العربي المعاصر من جهة أخرى، أي: عند رفاعة الطهطاوى.

وبعد إلقاء بحثى بالمؤتمر العالمى الذى عقد بالقاهرة، والذى ضم حشدًا من المفكرين العرب والأجانب، قلت إن العيب ليس فى الدين، بل فى الفهم الخاطئ للدين، ولذلك فمن الضروري الاعتقاد بأن أي حركة تجديدية فكرية، لابد أن تضع فى اعتبارها، أهمية الدين، وخاصة أن الشعب العربى من شرقه إلى مغربه يعد متدينًا بطبيعة، هذه سنة الله فى خلقه، ولن تجد لسنة الله تبديلاً. كما قلت إن الدليل على ذلك أن ابن رشد كان فقيهًا وقاضيًا، وقاضياً للقضاء، وطبيباً وفيلسوفاً، مما أجدرنا - كعرب معاصرین - أن نستفيد من ذلك، بحيث نسمح بالتأويل، تأويل النص الدينى، وذلك على نحو ما فعل أناس آمنوا بربهم وأمنوا بوطنهم، ومن بينهم الإمام محمد عبده، وإذا فعلنا ذلك، فإنه يكون كفياً بالقضاء على قضايا رائفة، كقضية الغزو الثقافى، قضية الهجوم على الحضارة الأوروبية، وغيرها من قضايا وأقوال رائفة يرددتها أشباه المفكرين وأشباه الأساتذة من المتخلفين عقلياً، والذين تكون أقوالهم صادرة عما أسميه «البتروفكر» أي: الفكر الذى يكون مرتبطة بالدولار، والصلة بين البترول والدولار معروفة.

وحيث سئلت بعد إلقاء كلمتى عن أوجه الاستفادة اليوم من فكر ابن رشد، قلت إن ابن رشد، عميد الفلسفة العقلية فى بلداننا العربية، وأخر فلاسفة العرب، كان فقيهًا وكان فيلسوفاً أيضاً، وهذا يعني أنه من الضروري أن تكون لنا نظرة تنويرية، نظرة تضع فى اعتبارها الاتجاه إلى الأمام وليس الرجوع إلى الخلف، إذ إن الله تعالى خلق أعيننا فى مقدمة رؤوسنا، ولم يجعلها فى مؤخرة الرأس، ولعل هذا يعد تعبيراً عن دعوة الله تعالى لنا لأن ننظر إلى الأمام، بحيث يكون النظر إلى الأمام مرتبطة بالنور، والنظر إلى الخلف مرتبطة بالظلم، كما أن النور يرتبط بالوجود، فى الوقت الذى يرتبط فيه الظلم بالعدم والفناء.

فوجئت بعد أيام قليلة بهجوم عنيف علىَّ فى إحدى المجالس التى تصدر

بعصر، ويقال عنها إنها مجلة إسلامية، والغريب أن هذا الهجوم لم يكن منصبًا إلا على شخصى، وذلك على الرغم من أن أكثر الحاضرين - وخاصة من الأوربيين والأمريكانيين - قد اتفقوا معنى تماماً في كل رأى قلت به، إذ إن هذا ما كتبته في آخر كتابي «العقل والتنوير في الفكر العربي المعاصر» في الفصل الذي خصصته للبحث في جذور التنوير متمثلة في فكر الفيلسوف العلّاق ابن رشد.

وكانت المفاجأة أن يقوم أحد المحامين برفع قضية ضدى أمام محكمة جنائيات المنصورة، ويرفق بصحيفة الدعوى بعض أعداد من تلك المجلة التي نشرت أقوالى بطريقة مشوهة تماماً، ويتم إخبارى بصحيفة الدعوى، وأن الجلسة موعدها، الخامس عشر من شهر مايو، اليوم الذى أتحدث عنه كيوم من عمرى. وما جاء بصحيفة الدعوى، والتي تذكرنا باتهامات محاكم التفتيش في العصور الوسطى، لم أقف عنده كثيراً، إذ إننى أؤمن بوجود قضاء عادل ونزاهة في مصرنا العزيزة.

صدمت على الذهاب بنفسي للوقوف أمام محكمة الجنائيات، جنائيات المنصورة، وخاصة أننى لم أجد اتهاماً واحداً يقىم على أساس، وقد ذهب معى أحد المحامين الفضلاء والذى لم يتتردد في الدفاع عنى، بعد أن قرأتى لآلاف الصفحات التي تبحث في فكرنا الإسلامي العربي، كما ذهب معى بعض الأصدقاء الأعزاء، وقضينا ليلة بفندق من فنادق مدينة المنصورة، حتى أكون مستعداً للوقوف أمام المحكمة طبقاً لصحيفة الدعوى، في الثامنة من صباح الخامس عشر من شهر مايو.

وقفت أمام هيئة المحكمة الموقرة في صباح اليوم المذكور، وكانت وأنا في طريقى إلى المحكمة تتوارد على ذهنى خواطر عديدة تدور حول التساؤل: هل هي المصادفة التي جمعت بين محاكمتى في أواخر القرن العشرين، وأنا تلميذ مخلص لاكثر آراء ابن رشد، وبين محاكمة ابن رشد في القرن الثاني عشر الميلادى والذى تم إصدار حكم ضده بالتنفي والطرد وإحرق كتبه؟ .. وهل المحاكمة لها صلة بالاتجاه العقلانى الذى أؤمن به، تماماً كما كان ابن رشد عميد

الفلسفة العقلية في بلداننا العربية؟ .. وكيف وصلنا إلى هذه الدرجة من احتقار الفكر والعقل والتنوير، بحيث أصبحنا نقدر لاعبي كرة القدم، ونهمل من يفكرون بعقولهم، وكأننا نرفع الأرجل فوق الرؤوس والعقول؟ .. وهل يعقل أن يقف المشتغل بالفكرة في بلادنا جنباً إلى جنب داخل المحكمة مع المتهم في قضية قتل أو قضية مخدرات، أو غيرها من قضايا؟ .. هل يا ترى نحن جادون في السعي نحو النور والتنوير؟ .. هل توجد صلة بين أموال البترول، وفرض الوصاية الفكرية، والإرهاب الفكري؟ .. وهل من العقول أن يتحكم أصحاب «البتروفكر»، في شخص مثلى لم يعمل يوماً واحداً في دولة بترولية؟ .. وما الصلة بيني وبين هؤلاء أصحاب البتروفكر، وأنا أختلف مع طبيعة فكرهم ومصادر تمويله قلباً وقالباً؟ ..

وكنت أجيب عن بعض التساؤلات بيني وبين نفسي، وأقول: نعم توجد صلة بين أموال البترول عند أصحاب البتروفكر، ونشر الإرهاب الفكري.

أسئلة كثيرة كانت تدور في ذهني سواء وأنا في طريقى إلى المحكمة، أو أثناء وقوفى داخل المحكمة. وقد سمحت لي هيئة المحكمة مشكورة بالدفاع عن نفسي بالإضافة إلى الاستماع إلى أقوال المحامى الفاضل، والذى طلب منه عدد كبير من المحامين، الانضمام إليه فى الدفاع عنى وخاصة بعد أن كانوا قد عرفوا أنها المرة الأولى التي يقف فيها أستاذ للفلسفة أمام محكمة للجنيات.

وبعد ساعات من الانتظار والترقب والترافع، تم إصدار حكم لى بالبراءة. حكم مشرف في تاريخ القضاء المصرى. حكم أعتز به ما حيت، وخاصة بعد تلك الحملة الشعواء الظالمه التي شنتها ضدى تلك المجلة. حكم عادل ليس بالنسبة لى فحسب، بل بالنسبة للمشتغلين بالفكرة في مصر.

رجعت إلى القاهرة وأنا أسئل: أين هؤلاء الذين يتحدثون عن التنوير وحديثهم هذا يعد كلاماً في كلام؟ .. أين اخفي هؤلاء يوم أن وقفت أمام المحكمة؟ . إنهم فيما أعتقد من أشباه المفكرين ومن الرجال السطحيين الذين يقفون عند القشور لأن أفهمهم الجامدة والمتخلفة ليس بإمكانها تجاوز القشور إلى الأعمق. لم يتحرك واحد منهم سواء قبل صدور حكم لى بالبراءة، أو بعد

صدوره. إن هذا يؤكد لنا أننا في مجال الفكر نعمل وكأننا في مجتمع الصراصير وليس في مجتمع النمل. كل صرصور يقاتل مع الآخر، في حين أننا نجد الآلفة والتعاون في مجتمع النمل. دخلت إلى صومعتي الفكرية وأنا لا أدرى ماذا أقول عن هؤلاء الذين يزعمون للناس أنهم من الذين يتحدثون عن التنوير، في الوقت الذي تعد حياتهم التي يحيونها ظلاماً في ظلام. تعد حياتهم مبتعدة تماماً عن التنوير، وداخلة في بحر الظلمات والجهل والتخلف. أنس تحسبهم من المثقفين، وهم ليسوا بمثقفين، بل أشباء مثقفين، ومن هنا كانت أرمة الثقافة بمصر سببها هؤلاء الناس الذين يزعمون لأنفسهم أنهم من المثقفين، في الوقت الذي نجد فيه الفرق بينهم وبين الثقافة الجادة، أكبر من المسافة بين الإنس والجن، وإن كان أكثرهم لا يعلمون.

لقد مضى يوم من عمري، استفدت - من خلله - العديد من الخبرات والتجارب، وأعتقد اعتقداً لا يخالجني فيه أدنى شك، بأن هذا اليوم سيظل محفوراً في يقيني ووجوداني، ولم لا؟ وقد استفدت - من خلله - العديد من الدروس.. وما أعمقها، وما أكثرها !!





## محتويات الكتاب

|     |                                                                                                                           |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩   | * الإهداء                                                                                                                 |
| ١١  | * شكر وتقدير                                                                                                              |
| ١٣  | * تصدرير عام                                                                                                              |
| ١٣  | أولاً: فلسفة ابن رشد والمستقبل (الماضى من خلال المستقبل) —                                                                |
| ٢٦  | ثانياً: موضوعات هذا الكتاب من خلال منظور رشدى مستقبلى —                                                                   |
| ٣٣  | <b>القسم الأول: فلسفة ابن رشد والمستقبل</b>                                                                               |
| ٣٥  | الفصل الأول: الماضى والرؤية المستقبلية —                                                                                  |
| ٧١  | الفصل الثاني: تراث ابن رشد برؤيه نقدية —                                                                                  |
| ٩٩  | الفصل الثالث: فلسفة ابن رشد (آخر فلاسفة العرب) —                                                                          |
|     | الفصل الرابع: ثقافتنا العربية بين ماضيها المزدهر وحاضرها المظلم<br>(لماذا يقف ابن رشد على قمة عصر الفلسفة العربية؟) — ١١٩ |
| ١٣٩ | الفصل الخامس: ثورة النقد في الفلسفة الرشدية —                                                                             |
| ١٨٩ | الفصل السادس: فلسفة ابن رشد وفكرنا العربي المعاصر —                                                                       |
|     | الفصل السابع: ثقافة العولمة والمستقبل التنويرى (جذور من فلسفة<br>ابن رشد)                                                 |
| ٢١١ | الفصل الثامن: التنوير ومستقبل الثقافة العربية (الانطلاق من<br>الفلسفة الرشدية)                                            |
| ٢٤٧ | <b>القسم الثاني: الملاحق</b>                                                                                              |
| ٢٥٣ | الملحق الأول: خطابات حول كتابين عن ابن رشد:                                                                               |

|     |                                                                      |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
| ٢٥٥ | ١ - خطاب الرئيس التونسي زين العابدين بن على                          |
| ٢٥٩ | ٢ - خطاب الدكتور محسن مهدي                                           |
|     | <b>الملحق الثاني: حوار حول عودة العقل وفلسفة ابن رشد العقلية</b>     |
| ٢٦٣ | التنويه:                                                             |
| ٢٦٧ | ١ - نظرتى إلى التراث                                                 |
| ٢٦٩ | ٢ - الفلسفة العربية بين الماضي والحاضر                               |
| ٢٧٢ | ٣ - هل نجد الآن فيلسوفاً عربياً؟                                     |
| ٢٧٤ | ٤ - معايشتى لتراث ابن رشد وأفكاره                                    |
| ٢٧٧ | ٥ - قضايا تشغلى حالياً                                               |
|     | <b>الملحق الثالث: ندوة عن مجلد ابن رشد التذكاري الذى أشرف</b>        |
| ٢٧٩ | عليه:                                                                |
| ٢٨٣ | ١ - كلمات فى الندوة (كلمة الدكتور جابر عصفور)                        |
| ٢٨٩ | ٢ - كلمات فى الندوة (كلمة الدكتور أحمد أبو زيد)                      |
| ٢٩٥ | ٣ - تصدير المجلد التذكاري                                            |
|     | ٤ - دعوة من تونس للاحتفال بابن رشد وصدور الكتاب                      |
| ٣٠٧ | التذكاري عن ابن رشد                                                  |
| ٣١٧ | ٥ - الندوة بين التجريح والتقييم                                      |
|     | <b>الملحق الرابع: تحليل كتاب فصل المقال فيما بين الحكمة والشريعة</b> |
| ٣٢٣ | من الاتصال                                                           |
|     | <b>الملحق الخامس: مهرجان ابن رشد بالجزائر (ثمانية قرون هجرية</b>     |
| ٣٣٣ | على وفاته):                                                          |
| ٣٣٥ | ١ - الإعداد للمهرجان                                                 |
| ٣٥٧ | ٢ - كتيب تعريفى عن ابن رشد                                           |
| ٣٦٩ | ٣ - ملخص لبحثى بالمهرجان                                             |

٤ - توصيات المهرجان ٣٨١

الملحق السادس: دراسة الدكتور إبراهيم مذكور حول منهج نشر تراث ابن رشد ٣٨٥

الملحق السابع: تصدير لكتابين عن ابن رشد ورسائل جامعية عنه: — ٣٩٧

- ١ - كتاب الفلسفة الطبيعية (العالم) عند ابن رشد ٣٩٩
- ٢ - كتاب التصور الفلكي عند ابن رشد ٤٠٩
- ٣ - أسماء بعض الرسائل الجامعية في مجال الفلسفة الرشيدية التي أشرف عليها أو شاركت في مناقشتها — ٤١٧

الملحق الثامن: الفيلسوف ابن رشد في ملتقى الجزائر (ثمانية قرون ميلادية على وفاته): ٤٢٣

- ١ - وقائع الملتقى ٤٢٥
- ٢ - مجلة ابن رشد بالجزائر ٤٤١
- ٣ - بحثي بالملتقى ٤٤٥

الملحق التاسع: مؤتمر جامعة عين شمس عن ابن رشد (ثمانية قرون ميلادية على وفاته) ٤٥١

الملحق العاشر: مؤتمر دولي عن ابن رشد بالمغرب (ثمانية قرون ميلادية على وفاته): ٤٦٥

- ١ - وقائع المؤتمر ٤٦٩
- ٢ - بحثي بالمؤتمـر ٤٧٧

الملحق الحادى عشر: هل توجد علاقة بين فكر ابن رشد وأحد الأفلام السينمائية؟: ٤٨١

- ١ - ابن رشد: هل أنصفتنا في حياته أو بعد مماته؟ — ٤٨٣
- ٢ - ابن رشد.. ظلمناه حياً وميتاً (حول فيلم سينمائى) ٤٨٩

٤٩٥ ————— ٣ - لقاء صحفي حول الفيلم السينمائي

٥٠٣ ————— الملحق الثاني عشر: دعوة للاحتفال بابن رشد وفلسفته:

٥٠٥ ————— ١ - هل ستحتفل مصر بالفيلسوف ابن رشد؟

٥١١ ————— ٢ - تعقيب على مقالة حول ابن رشد

الملحق الثالث عشر: كتابات نقدية عن بعض دراساتي الرشيدية  
وترجمات لبعض كتبى ورسائل حول ابن رشد:

٥١٧ ————— ١ - دراسة الناقد فاروق عبد القادر

٥٢٥ ————— ٢ - دراسة د. سالم يفوت

٥٣٧ ————— ٣ - دراسة غالب هلسا

٥٤٩ ————— ٤ - دراسة د. إبراهيم ياسين

٥٥٧ ————— ٥ - دراسة د. زينب عفيفي

٥٧١ ————— ٦ - دراسة الأب جورج قنواتي

٥٨٩ ————— ٧ - دراسة د. أحمد فؤاد الأهوانى

٥٩٥ ————— ٨ - دراسة د. عبد الرزاق قسوم

٦٠١ ————— ٩ - دراسة د. عصمت نصار

٦٠٧ ————— ١٠ - دراسة الباحثة أنكا فون كوجوجلن (ألمانيا الاتحادية)

٦١٧ ————— ١١ - خطابات بخصوص رد الاعتبار للفيلسوف ابن رشد

الملحق الرابع عشر: نهاية المطاف مع ابن رشد وفلسفته (محكمة الجنائيات):

٦٣١ ————— ١ - تلميذ ابن رشد أمام محكمة الجنائيات

٦٣٣ ————— ٢ - يوم من عمري: وقوفي أمام محكمة الجنائيات

٦٤١ ————— \* محتويات الكتاب

٦٤٩ ————— \* كتب للمؤلف



## كتب للمؤلف

- النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد - القاهرة - دار المعارف - الطبعة السادسة.
- الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا - القاهرة - دار المعارف - الطبعة الثانية.
- مذاهب فلاسفة المشرق - القاهرة - دار المعارف - الطبعة الحادية عشرة.
- تجديد في المذاهب الفلسفية والكلامية - القاهرة - دار المعارف - الطبعة السادسة.
- ثورة العقل في الفلسفة العربية - القاهرة - دار المعارف - الطبعة السابعة.
- الميتافيزيقا في فلسفة ابن طفيل - القاهرة - دار المعارف - الطبعة السادسة.
- النهج النبدي في فلسفة ابن رشد - القاهرة - دار المعارف - الطبعة الثالثة.
- الفلسفة الإسلامية - القاهرة - دار المعارف.
- العقل والتنوير في الفكر العربي المعاصر - القاهرة - دار قباء - الطبعة الثانية.
- الفلسفة العربية والطريق إلى المستقبل - القاهرة - دار الرشاد - الطبعة الثانية.
- محاضرات في تاريخ العلوم عند العرب - القاهرة - جامعة القاهرة - فرع الخرطوم.
- محاضرات في الفلسفة الإسلامية - القاهرة - معهد الدراسات الإسلامية.
- الفيلسوف ابن رشد ومستقبل الثقافة العربية (أربعون عاماً من ذكرياتي مع فكره التنويري) - القاهرة - دار الرشاد.
- الأصول والفروع لابن حزم - تحقيق بالاشتراك - دار النهضة العربية.
- الإسلام دين العلم والمدنية للشيخ محمد عبده - تحقيق ودراسة نقدية - الطبعة الثانية - دار قباء - القاهرة.

- الفلسفة العربية (مدخل جديد) - دار لونجمان - القاهرة.
- رسالة التوحيد للشيخ محمد عبده - (تحقيق وتصدير) - المجلس الأعلى للثقافة - القاهرة.
- يوسف كرم مفكراً عربياً ومؤرخاً للفلسفة - كتاب تذكاري - (إشراف وتصدير) - المجلس الأعلى للثقافة - القاهرة.
- الفيلسوف ابن رشد مفكراً عربياً ورائداً للاتجاه العقلي - كتاب تذكاري - (إشراف وتصدير) - المجلس الأعلى للثقافة - القاهرة.
- الدكتور أبو الوفا التفتازاني - كتاب تذكاري - (إشراف وتصدير) - دار الهداية - القاهرة.
- الشيخ مصطفى عبد الرارق - كتاب تذكاري - (إشراف وتصدير) - المجلس الأعلى للثقافة - القاهرة.
- الشيخ محمد عبده - كتاب تذكاري - (إشراف وتصدير) - المجلس الأعلى للثقافة - القاهرة.
- محمد إقبال وقضية التجديد (ضمن كتاب عن محمد إقبال) - مكتبة مدبولى - القاهرة.
- تصدر لكتاب الدكتور عثمان أمين (محمد عبده رائد الفكر المصري) - المجلس الأعلى للثقافة - القاهرة.
- دراسات في الكتب التذكارية التي صدرت عن:
  - د. إبراهيم مذكر، ود. عثمان أمين، وأحمد لطفي السيد، ود. شوقى ضيف، والشيخ محمد عبده، ود. توفيق الطويل، ود. زكي نجيب محمود (جامعة الكويت)، ود. زكي نجيب محمود (المجلس الأعلى للثقافة)، ود. على سامي النشار، والفيلسوف ابن رشد، ويوسف كرم، ود. محمد عبد الهادى أبو ريدة.



ويصدر قريباً للمؤلف:

- هل في عالمنا العربي المعاصر فلاسفة؟ .
- ثورة النقد في عالم الأدب والفلسفة والسياسة .
- نحن والتراث .
- ابن باجه ... فيلسوفاً مغترباً .
- ثقافة النور وخرافة الظلام .
- كتاب تذكاري عن الأب الدكتور جورج قنواتي (إشراف وتصدير) .
- كتاب تذكاري عن الدكتور زكي نجيب محمود (إشراف وتصدير) .



ف: 3076 تاريخ لسلام: 11/9/2005



البربيطة للطباعة والنشر

7 & 10 شارع السلام أرض اللواء المهنديين

تليفون : 3256098 - 3251043



# الفيلسوف ابن رشد وستفهيل الثقافة العربية

أربعون عاماً من ذكرياتي مع فكره التنويري

يعد ابن رشد - آخر فلاسفة العرب - عميد الفلسفة العقلية في العالم العربي .  
 وإذا كان هذا الفيلسوف قد توفي منذ أكثر من ثانية قرون إلا أن فلسفته تعد من الفلسفات الخالدة على مر الزمان .

وإذا كان مؤلف الكتاب قد قضى ما يقرب من نصف قرن من الزمن ، مع كتب ابن رشد وأفكاره وفلسفته ، فقد وجد من واجبه التنبية على الدور الكبير للفلسفة الرشدية في تقديم حلول لأكثر مشكلاتنا الفكرية والثقافية في حياتنا المعاصرة .

يتضمن الكتاب قسمين : قسماً محوره «فلسفة ابن رشد والمستقبل» ويبحث في التراث الرشدي ببرؤية عقلية نقدية ، وفلسفة ابن رشد وفكتنا العربي المعاصر ، ودور الفلسفة الرشدية في التنوير ، والدفاع عن ثقافة العولمة ، ثقافة المستقبل .

أما القسم الثاني ، فإنه يعد دراسة لأكثر ما يتعلق بالفلسفة من خلال العديد من المؤتمرات ، والكتب التي اهتمت بدراسة ابن رشد ومنهجه ، وأيضاً دراسات كثيرة من نقاط الفلسفة الرشدية والمحضلين بها من خلال عشرات الكتب والآلاف الصفحات التي كتبها المؤلفون عن ابن رشد وفلسفته .

من راحب أبناء أمتنا العربية فتح الأبواب من خلال الكتابة والنشر

في كل الأرجاء العربية والآسيوية والافريقية .

نتمنى أن ينعكس نجاح هذه الورقة على إنتاج مزيد من الكتب والدراسات

Biblioteca Alexandria



0490991

